# موسوعة تساريخ

الأدب والنقد والحكمة العربية



# موسوعة تساريخ

الأدب والنقد والحكمة العربية في العصر الأموي في المشرق

المجلد الخامس

المؤلف حسين علي الهنداوي

# الموسوعة مسجلة في:

- ١ مكتبة الإسكندرية
- ٢ مكتبة بيت الشباب في الشارقة
- ٣ مكتبة جمعة بن ماجد الإمارات
  - ٤ مكتبة الفهد الوطنية
- ٥ مكتبة بن ادريس المغرب مراكش
  - ٦ مكتبة بن باديس الجزائر





# ترجمة صاحب الموسوعة حسين على الهنداوي

أ - أديب وشاعر وقاص ومسرحي وناقد وصحفى

ب - له العديد من الدراسات الأدبية والفكرية

ج - نشر في العديد من الصحف العربية

د - مدرس في جامعة دمشق - كلية التربية - فرع درعا

هـ - ولد الأديب في سوريا - درعا عام ١٩٥٥ م

و - تلقى تعليمه الابتدائي والإعدادي والثانوي في مدينة درعا

ح - انتقل إلى جامعة دمشق كلية الآداب - قسم اللغة العربية وتخرج فيها عام ١٩٨٣

ك - حائز على إجازة في اللغة العربية

ص - حائز على دبلوم تأهيل تربوي جامعة دمشق

ع - عمل محاضراً لمادة اللغة العربية في معهد إعداد المدرسين - قسم اللغة العربية في مدينة درعا

ف - انتقل إلى التدريس في المملكة العربية السعودية عام (١٩٩٤ / ٢٠٠٠) في مدينتي عنيزة وتبوك.

- عضو اتحاد الصحفيين العرب

- عضو اتحاد كتاب الانترنت العرب

- عضو تجمع القصة السورية

- عضو النادي الأدبي بتبوك

# الصحف الورقية التي نشر فيها أعماله:

# الجلات الورقية التي نشر فيها أعماله:

### مؤلفاته:

### أ - الشعر:

٦ - هذه الشام لا تقولي كفانا / مخطوط

ب - القصة القصيرة:

شجرة التوت / ١٩٩٥

ج - المسرح:

١ - محاكمة طيار / ١٩٩٦

٢ - درس في اللغة العربية / ١٩٩٧

٣ - عودة المتنبي / مخطوط

٤ - أمام المؤسسة الاستهلاكية / مخطوط

د - النقد الأدبي:

١ - محاور الدراسة الأدبية ١٩٩٣

٢ - النقد والأدب / ١٩٩٤

٣ - مقدمتان لنظريتي النقد والشعر / مخطوط

٤ - أسلمة النقد الأدب

ه - الدراسات الدينية:

١ - الإسلام منهج وخلاص - الجزء الأول

٢ - الإسلام منهج وخلاص - الجزء الثاني

٣ - الإسلام منهج وخلاص - الجزء الثالث

٤ - فتاوى واجتهادات / جمع وتبويب

ه – هل أنجز الله وعده؟

الصحف الالكترونية التي نشربها:

١ - قناديل الفكر والأدب

- ٢ أنهار الأدب
  - ۳ شروق
- ٤ دنيا الوطن
- ٥ ملتقى الواحة الثقافي
- ٦ تجمع القصة السورية
  - ٧ روض القصيد
    - ٨ منابع الدهشة
      - ٩ أقلام
    - ١٠ نور الأدب

#### مقدمة

### الجلد الخامس

بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. وبعد:

لم يكن للأمويين الذين غابوا عن مسرح التاريخ بعد فتح مكة المكرمة أن يعودوا إلى سدة الحكم لولا القدر الذي أوقع الخليفة الراشدي سيدنا علي بن أبي طالب رضي الله عنه في حبال الموت، فقد حالف الحظ سيدنا معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه أحد كتاب الوحي والقائد الفذ الذي استطاع أن يؤسس في الشام خلافة إسلامية فتحت معظم البلاد المحيطة ببلاد العرب، ووسعوا مساحة الدولة الإسلامية بعد الحكم الراشدي، وإن صبغوا هذه الخلافة بسمة الأسرة الأموية.

وللأسف بعد أن أعطى الرسول على الخلافة سمة (التقوى) دون النظر إلى الخلافة على أنها (ذات لون أو عرق أو قبيلة أو أسرة أو دم)، معتبراً أن الخلافة مؤسسة (دينية دنيوية) غايتها إقامة العدل والحق والخير للناس جميعاً، وقد سار على هذه القاعدة الخلفاء الراشدون الأربعة الذين لم يحيدوا عن سنة الرسول عليه الصلاة والسلام، وبإعطاء الخلافة سمة الأسرة (بني أمية) فقد عادت إلى أبناء العروبة أولاً والإسلام ثانياً القبلية العصبية (القيسية واليمانية) ليتسنى لهم القبول عند الناس والرضا بهم كخلفاء بعد الراشدين.

ومن هنا انفتحت على الأمويين نيران الخلافات مما جعلهم يسفكون الكثير من الدماء في سبيل تثبيت أركان الملك لهم، وتحول الأدب (الشعر) إلى خادم لهؤلاء الخلفاء على الأغلب وإن كان شعر الخوارج السياسي وشعر الأحزاب الأخرى قد فتح صفحة جديدة في تاريخ الأدب العربي في هذا العصر تمثل في نبذ فكرة الخلافة القائمة بالتوريث، والتي ستصبح فيها بعد سمة من سهات هذه الخلافة في العصور اللاحقة، وحتى سقوط الخلافة العثمانية على يد كمال أتاتورك عام ١٩٢٦.

كما أن هذا العصر فتح لنا صفحة جديدة من صفحاته الأدبية تمثلت في نوع جديد من الغزل هو الغزل العذري، المنسوب لقبيلة بني عذرة في وادي القرى (مدينة العلا اليوم في المملكة العربية السعودية) هذا الغزل النقي الصالح البعيد عن الشهوة والمنقصة وتطور فن النثر بجميع أشكاله ابتداء من الدراسات القرآنية ودراسات السنة النبوية المطهرة والقصص الوعظى والرسائل والمنافرات القبلية، والوصايا والمناظرات الأدبية.

وإذا كان الشعر قد طغى على الأجناس الأدبية الأخرى فإن تلك الأجناس الجديدة قد نمت وعلى رأسها الخطابة وبقيت مكانة الخطيب أكثر منزلة وإن عادت للشاعر منزلته بدعم من الخلفاء الذين ما زالت ثقافتهم عربية سامقة تعطي للأدب وللأدباء المتميزين الأهمية في ظل قبلية ترمز الشاعر كوزير إعلام ناجح لقبيلته، إضافة إلى أن الخلفاء الأمويين لم يكونوا أو بعضهم شعراء فحسب أو متذوقين للشعر، وإنها كانوا نقاداً لهذا الشعر يشددون على وظيفته التي ما زالت تركز على نشر الفضائل ونبذ الرذائل ورفع مكانة مكارم الأخلاق، التي جاء بها رسول الله عليه الصلاة والسلام.

نعم لقد مثَّل الأمويون قيم الأدب الحقيقية وعادوا بها إلى القيم الإيجابية التي تمثلها الجاهليون وأكدها المسلمون، وهكذا فقد خطا الأدب خطوة رابعة، ولكنها لم تكن بزخم الأدب الدعوي ضمن دائرة توظيف الأدب وحتى يكسب الخلفاء الأمويون القبائل أكرموا شعراءها من جهة وأثاروا النزعات القبلية بينهم ونشأ ما يسمى بفن النقائص الذي يعد وصمة عار في قيمية الشعر العربي.

# الباب الأول الحياة العامة في العهد الأموي

# الباب الأول الفصل الأول الحياة السياسية في العهد الأموي

# أ- تأسيس الدولة الأموية

العصر الأموي في المشرق:

١ - تأسيس الدولة الأموية

٢ - توطيد أركان الدولة

٣- عبد الملك بن مروان

٤ - عبد الملك بن مروان

٥ - أعماله الداخلية وحروبه الخارجية

# ب- دور القوة

١ – الوليد بن عبد الملك

٢ – أعماله الداخلية وحروبه الخارجية

٣- عمر بن عبد العزيز

٤- أعماله الداخلية والخارجية

٥ - هشام بن عبد الملك

٦ - الوليد بن يزيد

٧- يزيد بن الوليد

۸ مروان بن محمد

ج- عوامل ضعف الدولة الأموية وسقوطها.

# العصر الأموي في المشرق

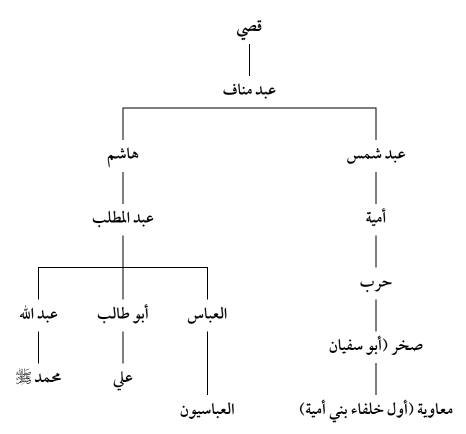
 $(13\Delta - 177 \Delta 1)$ 

## أ- التعريف بالعصر الأموي وامتداده:

أطلق المؤرخون اسم العصر الأموي على الفترة التي تلت العصر الراشدي؛ لأن الخلفاء الذين حكموا في هذه الفترة ينتسبون إلى الأسرة الأموية. وقد امتدت من حكم معاوية بن أبي سفيان عام (٤١ هـ) وحتى مقتل مروان بن محمد آخر خلفائهم عام (١٣٢ هـ)، وانتقال الحكم إلى الأسرة العباسية وحكم خلالها أربعة عشر خليفة ثلاثة منهم من البيت السفياني والباقي من البيت المرواني.

# ب- نسب الأمويين ومكانتهم:

يعود نسب الأمويين إلى أمية بن عبد شمس بن عبد مناف. وكان أمية من سادات العرب ورجالاتها المشهورين بالغنى في مكة، وهذا ما جعله في مقام عمه هاشم بن عبد مناف. وقد تنازع هذان البيتان زعامة قريش قبيل الإسلام. ثم اتفقا على اقتسام مظاهر هذه الزعامة: فكان لبني أمية السيادة العسكرية، ولبني هاشم إطعام الحجيج وسقايتهم، والإشراف على الكعبة المشرفة. وكان من أبرز شخصيات بني أمية زمن البعثة أبو سفيان الذي أسلم عند فتح مكة، وهو والد معاوية مؤسس الدولة الأموية.



شجرة نسب للأمويين (لاحظ صلة القربي بين الهاشميين والأمويين)

## ج- معاوية بن أبي سفيان،

ولد معاوية بن أبي سفيان في مكة المكرمة قبل الهجرة بخمسة عشر عاماً وأسلم مع أهله يوم فتح الرسول على مكة المكرمة وأصبح بعد ذلك كاتباً له. وقد أسهم في خدمة الدولة الإسلامية الجديدة، ففي خلافة أبي بكر الصديق رضي الله عنه رافق معاوية أخاه يزيد الذي قاد الجيوش الإسلامية المتوجهة إلى بلاد الشام لتحريرها من الروم البيزنطيين وفي خلافة عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه ولي معاوية بن أبي سفيان على الأردن، وفي عهد الخلفية عثمان بن عفان رضي الله تعالى عنه أصبح معاوية واليا على بلاد الشام كلها، ولهذا برز معاوية كرجل دولة في وقت مبكر.

#### د- تأسيس الدولة الأموية

## ١- معاوية مؤسس الدولة الأموية:

بعد مقتل الخليفة على بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه وتنازل ابنه الحسن رضي الله تعالى عنه عن الخلافة، انتقل حكم الدولة العربية إلى معاوية بن أبي سفيان الذي أصبح الخليفة الأوحد للمسلمين. حاول الخليفة الأموي بعد أن أجمع الناس على بيعته عام (٤١ هـ) وسمي ذلك العام بعام الجاعة، لاتفاق كلمة المسلمين، واستمر حكمه حتى عام (٢٠هـ) عاشت الدولة العربية خلال هذه الفترة في سلام وازدهار.

### ٢- سياسته وأعماله الداخلية:

حين تولى معاوية بن أبي سفيان الحكم في دمشق قامت فئات مختلفة تعارضه وتنازعه على الحكم والخلافة منها:

أ- الشيعة: الذين يرون وجوب حصر الخلافة في آل علي بـن أبي طالـب (رضي الله تعـالى عنه).

ب- الخوارج: الذين يرون أن الخلافة حق لكل شخص كفء من المسلمين دون النظر إلى أسرته أو قبيلته.

ج- أبناء الصحابة: الذين يرون أن تكون الخلافة في الصالحين من قريش لا في غيرهم؛ إلا أن معاوية تمكن من التغلب على هذه الفئات بدهائه وحلمه المقرون بالحزم والشدة واستطاع أن يسوس البلاد سياسة تدل على حسن التدبير، فكسب ولاء السكان ومحبتهم له، وقد استطاع أن يوطد حكمه بوسائل مختلفة، فاختار أعوانه ممن عرفوا بالذكاء والدهاء السياسي مثل زياد بن أبيه وعمرو بن العاص والمغيرة بن شعبة، وارتبط بصلة المصاهرة مع قبيلة كلب اليانية.

#### ومن أهم أعماله الداخلية:

- ١ نقل العاصمة من الكوفة إلى دمشق لوجود أنصاره فيها.
- ٢ حصر الخلافة في أهل بيته، حيث هيأ الجو لتحقيق فكرة ولاية العهد لابنه يزيد بعده.
  - ٣- جعل الخلافة وراثية بعد أن كانت شورى في العهد الراشدي.

- ٤ يعد أول من أقام الحرس والشرطة والحجابة في الإسلام.
  - ٥- أوجد المقصورة بقصد حمايته في أثناء الصلاة.
- ٦- أول من وضع نظام البريد لوصول الأخبار بسرعة من الولايات واليها.
  - ٧- أسس ديوان الخاتم لختم الرسائل الرسمية خوفاً من التزوير.
    - ٨- حفر الآبار على الطرقات للقوافل التجارية.

#### ٣- الحروب الخارجية:

لقد كان شغل معاوية الشاغل في أول عهده بالخلافة توطيد أركان دولته الداخلية. وبعد أن تم له ذلك اتجه إلى الجهاد والفتح فحارب الروم البيزنطيين على جبهتين هما:

#### ٤- ي شمالي بلاد الشام:

وصل العرب بفتوحاتهم الأولى إلى جبال طوروس في شهالي بلاد الشام وأقاموا من هذه الجبال المنيعة حداً فاصلاً بينهم وبين الروم البيزنطيين، وقد حاول هؤلاء تخطي الحدود عندما قامت الحرب الأهلية بين علي ومعاوية فكانت محاولتهم هذه نذيراً لمعاوية دفعة المحاولة إخضاعهم وإزالة خطرهم. وما إن انتهى من مشكلاته الداخلية حتى بدأ بإقامة الثغور (مدن ومراكز عسكرية) على الحدود الشهالية لبلاد الشام، كها رتب الشواتي والصوائف، وقد تبين للعرب بعد سلسلة من الهجهات صعوبة الفتح والتوسع براً في هذه الجبهة، ولذلك اتجهت أنظارهم نحو البحر المتوسط وخاصة بعد أن تكررت اعتداءات البيزنطيين على السواحل العربية.

كان معاوية أول من اهتم بالحروب البحرية منذ كان والياً على الشام في خلافة عثمان رضي الله تعالى عنه فعمل على بناء أسطول عربي فتح فيه عدة جزر منها قبرص ورودس اللتان كانتا قواعد للبحرية البيزنطية في البحر المتوسط.

وفي عام (٤٨ هـ) جهز معاوية جيشاً عظيهاً لفتح القسطنطينية عاصمة الدولة البيزنطية براً وبحراً، وكان في هذا الجيش معظم الصحابة وأولادهم منهم أبو أبوب الأنصاري. وقد أمّر معاوية ابنه يزيد على هذه الحملة التي حاصرت العاصمة البيزنطية أشهراً طوالاً من البر والبحر وحدث قتال شديد على أبوابها لم يتمكن المسلمون بنتيجته من فتحها للأسباب التالية:

- ١ متانة أسو ارها.
- ٢ مناعة موقعها.
- ٣- فتك النار الإغريقية بسفنهم.

وفي أثناء الحصار قُتل الصحابي الجليل أبو أيوب الأنصاري ودفن خارج أسوار القسطنطينية، ولا يزال قبره هناك.

#### ٥- في شمال إفريقيا،

رأينا كيف استطاع العرب أيام الراشدين تحرير مصر من الروم البيزنطيين علي يد عمرو بن العاص الذي تمكن أيضاً من تحرير برقة وضمها إلى مصر، ثم توقفت حروب التحرير فترة من الزمن بسبب المنازعات الداخلية.

وعندما استتب الأمر لمعاوية وجه اهتهامه إلى شهال إفريقيا فأرسل عام (٥٠ هـ) جيشاً بقيادة عقبة بن نافع الفهري لتحريرها من أيدي الروم البيزنطيين، وكانت آخر معقل لهم في الشواطئ الجنوبية للبحر المتوسط، وقد حررها بعد مقاومة عنيفة خصوصاً بعد أن دخل سكانها الأصليون في الدين الجديد، وانضموا إلى الجيش العربي، فسهلوا لعقبة عملية التحرير إذ تقدم نحو طرابلس وتونس، وأقام مدينة القيروان قرب قرطاجة وجعلها معسكرا لجيشه ومركزاً للولاية التي أسسها. توقفت بعدها حروب التحرير لفترة، ثم استؤنفت زمن الخليفة يزيد بن معاوية حيث قام عقبة بن نافع الفهري بتحرير بقية البلاد العربية حتى بحر الظلهات (المحيط الأطلسي).

# توطيد أركان الدولة الأموية (آ) عبد الملك بن مروان (٦٥ – ٨٦ هـ، ٦٨٥ – ٧٠٥ م) خلفاء معاوية:

أ- يزيد بن معاوية: تسلَّم يزيد الحكم بعد موت أبيه معاوية حيث أخذت له البيعة في حياة والده عام (٣٠هـ) دامت خلافته أربع سنوات قامت خلالها مشكلات عظام في وجهه منها رفض الحسين بن علي وعبد الله بن الزبير مبايعته، كما نقض أهل المدينة بيعته وأعلنوا الثورة، وقد توفي يزيد شاباً ولم تحل جميع هذه المشكلات، وخلفه ابنه معاوية الثاني وكان ضعيفاً لم تطل خلافته أكثر من شهرين تنازل عنها دون أن يعين خلفاً له.

ب- مؤتمر الجابية وانتقال الخلافة إلى البيت المرواني: بعد وفاة معاوية الثاني تداعى الأمويون إلى عقد مؤتمر الجابية (موقع جنوب دمشق في منطقة حوران) للتداول في أمر الخلافة، وقد تم الاتفاق على مبايعة مروان بن الحكم على أن يخلفه خالد بن الحكم على أن يخلفه خالد بن يزيد بن معاوية، ثم عمرو بن سعيد بن العاص، وبذلك انتقلت الخلافة إلى البيت المرواني من الأسرة الأموية.

## ج- خلافة مروان بن الحكم:

كان من أبرز أعماله بعد أن أصبح خليفة:

۱ – أن عمد إلى توطيد حكمه وذلك بالتغلب على الفئات التي امتنعت عن بيعته، فقاد جيوشه لقتالهم في معركة مرج راهط (موقع شرق دمشق بالقرب من قرية عذرا) حيث هزمهم.

٢ أعاد مصر إلى حظيرة الخلافة الأموية، فلم يكد مروان ينتهي من خصومه في بلاد الشام، حتى جهز جيشاً سار به هو وابنه عبد العزيز إلى مصر لاستخلاصها من يد أنصار ابن الزبير، وقد تم له ذلك.

٣- أما محاولته استرجاع الحجاز والعراق من عبد الله بن الزبير، فلم يستطع تحقيقها بسبب وفاته، وكان قد أخذ البيعة لابنيه عبد الملك، ثم عبد العزيز خالفاً بذلك مقررات مؤتمر الجابية.

# ب – عبد الملك بن مروان (٦٥ – ٨٦ هـ)(٦٨٥– ٧٠٥ م) أعماله الداخلية وحروبه الخارجية

امتدت خلافة عبد الملك بن مروان من (٦٥ – ٨٦ هـ) ثم توفي مروان بن الحكم تاركاً لابنه عبد الملك عدداً من المشكلات التي كانت تهدد كيان الدولة فسارع عبد الملك لمواجهتها تارة بالشدة والحزم وتارة بالحكمة والسياسة مما جعل المؤرخين يعدون عبد الملك بن مروان الموطِّد الأول للدولة الأموية.

#### أ- أعماله الداخلية:

انصرف عبد الملك إلى الاهتهام بشؤون الإدارة والإصلاح بعد أن وطَّد سلطانه داخل البلاد، فأولى الناحية الإدارية عناية فائقة، وأعطاها مضموناً يتمشى مع حاجات الدولة.

## ب- ومن أبرز أعماله الداخلية:

١ – اتباع سياسة تقوم على إيجاد توازن بين القبائل العربية من قيسيين ويهانيين، بغية إزالة الخلافات التي كانت قد تجددت إثر معركة مرج راهط وذلك عندما والى القيسيون عبد الله بن الزبير وانحاز اليهانيون إلى الأمويين، وقد برهن عبد الملك بذلك على أنه رجل دولة لترفعه عن الخلافات معتراً نفسه حكماً بين الرعية كلها.

٢- إضفاء الصفة العربية للدولة وتأكيدها وذلك بعدة وسائل في مقدمتها (تعريب الدواوين، والنقد، والطراز، كما سنرى في بحث التنظيم الإداري).

٣- عمل على تطوير نظام البريد الذي وجد منذ زمن معاوية، إذ خصص له الخيول والجمال في المناطق الصحراوية والموظفين والأماكن ووضع الصوى على الطرق، وبذلك ربط أجزاء الدولة واطلع على أمورها بشكل تام.

- ٤ أمر ببناء مسجد قبة الصخرة في القدس.
- ٥- كما تم في عهده بناء الكعبة على شكلها الحالي.

# ج- الحروب الخارجية: أولاً - في الجبهة الشرقية:

كانت العمليات العسكرية في هذه الجبهة تأخذ شكل غزوات غير منظمة، تقوم بها بعض قطع من الجيش بناء على تكليف من الخلفاء أو الولاة كلما سنحت الفرصة، وما إن تولى المهلب بن أبي صفرة أمر الحرب في خراسان بتكليف من والي العراق الحجاج بن يوسف الثقفي حتى أخذت هذه الغزوات شكلاً منظماً، وبدأ المهلب أعماله العسكرية بالزحف على خوارزم، كما زحف أبناؤه من بعده على مدينة (كابول) في أفغانستان ومناطق أخرى.

## ثانياً - الجبهة الشمالية البيزنطية:

لم تكف الدولة البيزنطية عن التآمر على الدولة العربية الناشئة، فكانت تنتهز كل فرصة للنيل منها، وقد مر معنا كيف انتهزت فرصة الخلاف بين علي ومعاوية رضي الله تعالى عنها فحرضت بعض العناصر الموالية لها لإزعاج الدولة العربية، وإثارة القلاقل داخلها، كها انتهزت الفرصة بعد وفاة يزيد لتقوم ببعض الحركات العسكرية بهدف تحقيق نصر سريع على العرب، وحين آلت الخلافة إلى عبد الملك، تنبه إلى الخطر البيزنطي القريب من الحدود الشهالية، وأراد أن ينصرف إلى معالجة المشكلات الداخلية التي كانت تهدد عرشه، لذا سارع إلى مهادنة البيزنطين، وبعد أن توطدت الأمور في الداخل أعاد تشكيل فرق الصوائف والشواتي لقتال الروم البيزنطيين كها كان متبعاً في زمن معاوية بن أبي سفيان.

# ثالثاً - جبهة شمال إفريقيا:

تولى عقبة بن نافع ولاية إفريقيا للمرة الثانية زمن يزيد بن معاوية فتابع أعماله العسكرية هناك، ووصل إلى المحيط الأطلسي (بحر الظلمات) وفي أثناء عودته قتل مع بعض أصحابه قبل وصوله القيروان من قبل أعدائه سكان البلاد الأصليين، وبعد مقتله حاول الروم البيزنطيون إعادة سيطرتهم على شمال إفريقيا والقضاء على الحكم العربي فيها، فتراجع إلى ما وراء حدود تونس وكان لابد من حركة تحرير جديدة للمغرب.

وعندما اطمأن عبد الملك بن مروان إلى متانة مركزه في المشرق وجه حمله بقيادة حسان بن النعمان لاستعادة المغرب العربي فاصطدمت هذه الحملة بمقاومة سكان البلاد تقودها الكاهنة

(وهي امرأة ادّعت النبوة) وقد تمكن الجيش العربي من قتلها وتشتيت صفوف أتباعها واسترجاع المغرب بكامله عدا مدينة سبتة، وبذلك قُضي نهائياً على أمل البيزنطيين باستعادة المغرب، وأقبلت جموع السكان على الدخول في الإسلام، وأصبحوا عنصراً محارباً في خدمة الدول العربية لاسيها في فتح الأندلس.

# د- وفاة عبد الملك بن مروان:

توفي عبد الملك في دمشق بعد أن عهد بالخلافة من بعده إلى ولديه الوليد، ثم سليمان؛ لأن أخاه عبد العزيز توفي في حياته، وبهذا أصبحت الخلافة في أبنائه من بعده.

# دور القوة

# (١) الوليد بن عبد الملك

(۲۸ – ۹۱ هـ، ۲۰۵ – ۲۱۰ م)

#### - أعماله الداخلية وحروبه الخارجية:

ورث الوليد عن أبيه ملكاً متين الأركان، لا يعكر صفوة ثائر، وخزانة عامرة بالأموال، وجيشاً قوياً. فتحققت في أيامه إصلاحات داخلية كثيرة وأعمال عمرانية وفتوحات عسكرية.

#### آ - الأعمال الداخلية:

كان الاهتهام بشؤون الرعية والسهر على مصالحها واضحاً في عهد الوليد، ومن أهم ما قام به:

١ - أمر بإصلاح الطرق وحفر الآبار في مختلف البلدان واستصلاح الأراضي لاستغلالها في الزراعة.

٢ لقي ذوو العاهات من مكفوفين ومقعدين ومجذومين...إلخ، كل رعاية من الدولة بتوجيه من الخليفة، إذ أمر أن تبنى مشافي خاصة للمجذومين للإقامة فيها، حيث يجدون الطعام والمبيت والرعاية التامة.

٣- كان مولعاً بالأعمال العمرانية، فقد أمر ببناء المسجد الأموي في دمشق وبتجديد بناء مسجد النبي في المدينة المنورة بعد أن جرى توسيعه، وفي عهده بني عدد من القصور الفخمة في مناطق مختلفة من الدولة من أبرزها (قصر عمره) قرب عمان في الأردن، ونظراً لما كانت تتمتع به الدولة من تقدير من الدول الأخرى بسبب الإنجازات التي تحققت في عهد الوليد فإن المؤرخين يعدون هذا العهد العصر الذهبي للدولة الأموية.

#### ب - الحروب الخارجية:

وتشمل عدة جبهات هي

أولاً: الجبهة الشرقية:

تابع العرب توغلهم في المناطق الشرقية للدولة منذ بدايات العهد الأموي، وقد أخذت حروبهم شكل الفتح والاستقرار في عهد الوليد حيث كان الحجاج بن يوسف والياً على

العراق منذ عهد عبد الملك، وقد قام بخدمات كبيرة لتثبيت خلافة الأمويين، واستمر في ولائه لهذه الأسرة حتى وفاته؛ ما يدل على أنه كان موضع ثقة لدى الوليد فأبقاه على العراق، وهو الذي سير جيوش الفتح في هذه الجبهة، وقد شمل النشاط العسكري منطقتين هما بلاد ما وراء النهر، بلاد السند.

1- الفتح في بلاد ما وراء النهر: عين الحجاج قتيبة بن مسلم الباهلي عاملاً على خراسان وهي المقاطعة الشرقية من فارس، وعهد إليه بمهمة فتح بلاد الترك فصار قتيبة في كل صيف يقطع نهر جيحون غازياً، ثم يرجع في الخريف إلى مرو عاصمة خراسان. فاستولى على بلخ وسمر قند وبخارى وخوارزم حتى وصل إلى كاشغر على حدود الصين، وقد أبطل عبادة الأصنام وحبب الناس بالدخول في الإسلام، إذ سمح لهم بقراءة القرآن بلغتهم بدلاً من اللغة العربية التى لا يعرفونها.

#### ٢- الفتح في بلاد السند:

كما عين الحجاج، محمد بن القاسم الثقفي قائداً على الجيش المكلف بفتح بلاد السند، بالرغم من صغر سنة (١٨ سنة)، وذلك نظراً لشجاعته وعبقريته العسكرية. وقد تمكن هذا القائد من فتح مدينة الديبل (كراتشي اليوم) ثم تابع زحفه شمال السند حيث التقى مع ملكها داره في معركة انتصر عليه فيها، وتمكن من قتله، ثم أخذ يتوغل في فتوحاته حتى وصل كشمير إلا أن موت الوليد وتسلم أخيه سليمان الخلافة وعزله للقائدين أوقف الفتوحات في هذه الجبهة، وعادت الجيوش العربية إلى قواعدها في العراق.

# ثانياً: الجبهة الشمالية البيزنطية:

تابع الوليد سياسة أبيه عبد الملك في محاربة الروم البيزنطيين، إذ كلف أخاه مسلمة بالقيادة، وكان مولعاً بالحرب وشجاعاً في القتال، فاستولى على عدد من الحصون في بلاد الروم وتطلع إلى فتح القسطنطينية عاصمتهم، لكن وفاة الوليد حالت دون ذلك.

## ثالثاً: حروب التحرير في شمال إفريقيا:

تقلد موسى بن نصير ولاية إفريقيا من قبل الوليد، وكانت قبل ذلك تتبع من الناحية الإدارية والي مصر. وقد أطلق هذا الاسم على البلاد الممتدة من ليبيا حتى المحيط الأطلسي،

خرج موسى من مصر على رأس جيش قاصداً إفريقيا فلما وصلها وجدها ثائرة ضد العرب، فسارع لقتال القبائل الثائرة في مناطقهم الجبلية، واستطاع سحق مقاومة هذه القبائل، ثم أرسل أحد قادته وهو طارق بن زياد على رأس جيش لتحرير مدينة طنجة فحاصرها حتى تحررت وتقلد طارق ولايتها.

ولما كانت إفريقيا طويلة الشواطئ، وكانت القوى البحرية البيزنطية تهدد مدنها فقد وجد موسى أن من ضرورات الدفاع عن البلاد الاهتهام بدار صناعة السفن قرب مدينة تونس التي أنشئت زمن سلفه حسان بن النعهان، وما إن توافرت له السفن الحربية حتى هاجم الجزر والقواعد البحرية البيزنطية في البحر المتوسط وفتح بعضها مثل ميورقة ومنورقة وأبعد بذلك خطر الروم البيزنطيين نهائياً عن شهال إفريقيا، ولم يبق خارج النفوذ العربي على الشاطئ الإفريقي إلا قلاع سبتة الحصينة الواقعة على ساحل المتوسط شرقي طنجة، وكانت هذه تتبع ملوك إسبانيا، فكانوا يعينون عليها حكاماً من قبلهم، إلا أن الشقاق كان محتدماً بين حاكمها (يوليان) وبين ملك إسبانيا (لذريق) مما سهل على العرب تحريرها بعد الاستعانة بسكان البلاد

# دور القوة

# (۲) عمر بن عبد العزيز (۹۹ – ۱۰۱ هـ، ۷۱۸ – ۷۲۰ م)

# أولاً- الخلافة بعد الوليد:

آلت الخلافة بعد وفاة الوليد إلى أخيه سليهان بن عبد الملك، كها أن الحملة التي أعدها الوليد لفتح القسطنطينية بقيادة أخيه مسلمة استمرت في مهمتها زمن سليهان فحاصرت القسطنطينية ولم تستطع فتحها، وقد وافته المنية عام (٩٩ هـ) بعد أن تولى الخلافة نحواً من ثلاث سنوات، وعندما شعر سليهان بن عبد الملك بدنو أجله أوصى بالخلافة لابن عمه عمر بن عبد المعزيز، ومن بعده لأخيه يزيد بن عبد الملك.

# ثانياً- خلافة عمر بن عبد العزيز؛

ينتسب عمر بن عبد العزيز من جهة أبيه إلى عبد العزيز بن مروان، وكان والياً لأخيه عبد الملك على مصر، وأما من جهة أمه فكان نسبه يتصل بعمر بن الخطاب، وقد تروج من ابنة عبد الملك وعينه الوليد والياً على المدينة فكان مثالاً للعلم والورع، وحين آلت الخلافة إليه اتخذ من سيرة جده عمر بن الخطاب مثلاً أعلى سار على هدية، فكانت سياسته ترتكز على العدل والبساطة في العيش والشعور بالمسؤولية، حتى أن بعض المؤرخين عده متماً لعهد الخلفاء الراشدين.

## ثالثاً- أعماله الداخلية:

من أبرز أعمال عمر بن عبد العزيز الداخلية:

١ - اعتمد على الفقهاء وقربهم.

٢ - جعل للقاضي منزلة ممتازة ومستقلة.

 ٣- منع العرب من استملاك الأراضي في البلاد المفتوحة حيث عدت ملكاً للدولة، وسمح لهم فقط باستثهارها مقابل دفع خراج عنها.

- ٤ أسقط الجزية عمن أسلم، مما ساعد على اعتناق الإسلام.
- ٥ أعاد الحقوق إلى أصحابها بعد أن كانت مغتصبة من قبل المتنفذين، كما أبطل كثيراً من الغرامات والمصادرات التي أحدثها الحجاج في العراق.
- ٦- فتح باب النقاش مع الخوارج فمالوا إلى الهدوء، إذ لم يحاول أخذهم بالقوة والعنف، بل
   استمالهم بالحجة والمنطق.
  - ٧- أمر ببناء الخانات في المناطق البعيدة ليأوى إليها المسافرون.

# رابعاً- النشاط العسكري في عهده:

كان عمر بن عبد العزيز منصر فا انصر افا كلياً إلى تحقيق العدالة بين رعايا الدولة مما شغله عن التفكير بالفتوحات على نطاق واسع ومع ذلك فإن أعمالاً عسكرية تمت في عهده هي:

عين السمح بن مالك الخولاني والياً على الأندلس، فزحف على رأس جيش اجتاز به جبال البرانس إلى الأراضي الفرنسية حيث احتل مدينة ناربونة وحاصر مدينة تولوز، وقد وصل ملك الفرنجة بجيش جرار لتخليص المدينة من الحصار العربي، واشتبك الجيشان في معركة حامية استشهد فيها السمح فتسلَّم القيادة بعده عبد الرحمن الغافقي الذي سحب جيشه عائداً إلى الأندلس، إذ أمر بسحب الحملة التي كانت تحاصر القسطنطينية منذ زمن سليان بن عبد الملك.

### خامساً- وفاته:

استمرت خلافة عمر بن عبد العزيز نحو سنتين ونصف كانت ثقيلة على بعض أفراد البيت الأموي؛ لأنه جرّدهم من امتيازاتهم وأجبرهم على إعادة الحقوق إلى أصحابها، وقد اتهم هؤلاء أنهم دسوا له السم فتوفي في دير سمعان عام (١٠١هـ).

# دور القوة

# (٣) هشام بن عبد الملك

(٥٠١ – ٢٥١ هـ، ٢٢٤ – ٤٢٧ م)

#### أ- خلافته:

بعد وفاة عمر بن عبد العزيز خلفه يزيد بن عبد الملك، ثم تلاه أخوه هشام الذي كان حسن السيرة، مهتماً بإدارة شؤون الدولة، ومع أن عهده كان حافلاً بالاضطرابات الداخلية والحروب الخارجية، فقد تمكن هذا الخليفة من تذليل كثير من الصعاب التي اعترضت سبيله.

#### ب- أعماله:

- ١ قمع الفتن التي ظهرت في عهده، وقد أحرزت جيوشه النصر في أغلب الميادين.
  - ٢ عمل على تقوية الثغور الإسلامية وتعزيز حامياتها.
- ٣- أمر بحفر القنوات والبرك على طريق الحج إلى مكة، كما بنى قصري الحير الشرقي والغربي.
  - ٤ راقب ميزانية الدولة، وأحسن تدبيرها، وضغط نفقاتها حتى اتهم بالبخل.
- ٥- اختار أفضل الرجال لجهازه الإداري بغضّ النظر عن انتهائهم القبلي مثل خالد القسرى ونصر بن سيار وغيرهم.

# ج- النشاطات العسكرية في عهده:

لم تقتصر عناية هشام على الشؤون الداخلية، بل وجه اهتهامه أيضاً إلى الحروب والفتوحات في جبهات متعددة:

١- ففي المشرق: خاض حروباً ضد الترك الذين يعيشون وراء بحر ابن عبد الملك، وفي الشيال استؤنفت العمليات العسكرية ضد الروم البيزنطيين، حيث بنى الحصون وقواها، وكان يقوم في كل صيف بغزوات كثيرة لمع فيها اسم قائد عربي اشتهر جداً عند العرب والروم

هو عبد الله البطال الذي تمكن من إلقاء الذعر في قلوب البيزنطيين فأخذوا ينسجون حوله القصص الكثيرة، وفي الأندلس عين هشام والياً على الأندلس هو عبد الرحمن الغافقي الذي فكر بالثأر للهزيمة التي لحقت بالمسلمين أمام أسوار تولوز، فعبر الحدود الفرنسية على رأس جيش قوي واستولى على مدن كثيرة منها بوردو وتور.

ثم التقى بجيش الفرنجة بقيادة شارل مارتل عند مدينة بواتيبه حيث حدثت المعركة بين الطرفين، كاد النصر يتم للعرب لولا ما وقع من اضطرابات في صفوف جيش المسلمين، واستشهد عبد الرحمن وتراجع العرب، وقد دعيت هذه المعركة باسم بلاط الشهداء (بواتيبه) ١١٤هـ - ٧٣٢م، لكثرة من استشهد فيها من العرب، وتعد من المعارك الحاسمة في التاريخ، إذ لو تم النصر فيها للعرب لوقعت أوروبا في يدهم ونشروا فيها لغتهم ودينهم وحضارتهم.

### د- وفاة هشام:

كانت فترة خلافة هشام مليئة بالأحداث الكبيرة أكسبت الدولة قوة رهيبة، وقد توفي هشام في مدينة الرصافة التي كان يستجم فيها أحياناً.

# دور الضعف والانحطاط (١) (١٢٥ – ١٣٢ هـ، ٧٤٣ – ٧٤٩)

## - دور الضعف والانحطاط:

بعد وفاة الخليفة هشام بن عبد الملك سادت الفوضى أرجاء الدولة، وعمت الفتن والثورات التي أدت في النهاية إلى سقوط الخلافة الأموية، وقد حكم في هذه الفترة التي استمرت حوالي سبع سنوات أربعة خلفاء، كان أولهم الوليد بن يزيد بن عبد الملك وآخرهم مروان بن محمد الذي سقطت في عهده الخلافة على يد العباسيين، وقد أطلق على هذه الفترة دور الضعف والانحطاط؛ لأنها تميزت بها يلى:

١ – أن الدولة عاشت على أمجاد الخلفاء السابقين، إذ لم تقم فيها إصلاحات أو حروب خارجية.

٢ - اختلف خلفاء هذا الدور عن الخلفاء السابقين من حيث القوة والكفاءة في الحكم.

أولاً: الوليد الثاني بن يزيد الثاني (١٢٥ – ١٢٦ هـ)

ويعرف بالوليد الثاني، كان شاعراً، وعرف بانصرافه إلى اللهو والمجون وانشغاله بذلك عن أمور الدولة.

١ - بدأ عهده بمصادرة أملاك عمه وأمواله، والانتقام من أنصاره وأركان دولته، بحجة أن عمه كان يعمل لإبعاده عن الخلافة وتهيئة الجو لتولية ابنه.

٢ - وقد تشدد في معاملة أولاد أعهامه.

٣- وأثار نقمة القبائل اليمنية عندما قتل زعيمهم خالد بن عبد الله القسرى.

٤ - كما زاد في حقد الشيعة عليه، بعد قتله أحد زعمائهم.

وقام ببعض الأعمال هدف منها إلى كسب تقدير المسلمين له وتغاضيهم عن سلوكه مثل:

- ١ زيادة رواتب الجند ليكسب تأييد الجيش وعطفه.
- ٢- إعطاء الفقراء والمرضى والعجزة من الأرزاق ما يحتاجون إليه.

لكن هذه الأعمال لم تفده في شيء بعد أن عاد إلى لهوه ومجونه؛ ما أدى إلى استغلال هذا السلوك من قبل بعض الأمويين الطامعين في الخلافة فعملوا إلى قتله في قبصر قرب عمان في الأردن.

#### - نتائج مقتل الوليد:

- ١ ازدياد العداء بين القبائل القيسية والقبائل اليمنية.
  - ٢ انقسام البيت الأموى في الشام على نفسه.
    - ٣- ضياع هيبة الخلافة.

# ثانياً: يزيد الثالث بن الوليد الأول:

خلف الوليد الثاني في حكم الدولة الأموية، وقد سمي بالناقص؛ لأنه أنقص عطايا الجند، وقد قامت في عهده اضطرابات بين أفراد البيت الأموي في الشام أدت إلى قيام معارك وحروب أهلية بين أنصار الوليد المقتول وأنصار يزيد الخليفة، كما بعثت العصبية القبلية من جديد بين القيسيين واليهانين، وخصوصاً في العراق وخراسان، وكل ذلك هيًّا للعباسيين نشر دعوتهم والاستعداد لإسقاط الخلافة الأموية، لم تطل خلافه يزيد، وقد خلفه أخوه إبراهيم بن الوليد الذي لم يتمتع بشخصية قوية، وحل محله مروان بن محمد آخر الخلفاء الأمويين.

# دور الضعف والانحطاط (۲) مروان بن محمد (۱۲۷ – ۱۳۲ هـ)

#### أ- خلافته:

هو مروان بن محمد بن مروان بن الحكم، ورث عن أبيه ولاية الجزيرة وأرمينيا، كان محباً للعلم والفلسفة في القيادة العسكرية عندما كان قائداً للجيوش العربية في الجبهة البيزنطية، كما عرف بحزمة وحسن إدارته، تسلَّم الخلافة بعد أن تغلب على إبراهيم بن الوليد الأول، في وقت كانت فيه البلاد غارقة بالفتن والاضطرابات، ولم يستطع بالرغم من قوة شخصيته وحنكته من المحافظة على الخلافة الأموية، حيث كانت قواعدها تترنح وتتهاوى لتستقر مكانها الخلافة العباسية.

#### ب- نقل العاصمة إلى حران:

جاء مروان إلى دمشق وتلقى البيعة من أهلها سنة (١٢٧ هـ)، ولما شعر أن دمشق أصبحت ميداناً للنزاع بين أفراد البيت الأموي نقل العاصمة إلى مقر ولايته في حران حيث يتجمع فيها أنصاره وجنده، لكن ذلك جرَّ عليه نقمة أهل دمشق وغيرهم.

# ج- أبرز الحوادث التي جرت في عهده:

١ - انقسم البيت الأموي على نفسه، فقد ثار سليمان بن هشام بن عبد الملك في الشمال، واعتصم في قنسرين مطالباً بالخلافة.

٢- ثار الخوارج في شهال العراق واحتلوا منطقة الموصل ونصيبين، كها ثار أبو حمزة الخارجي في جنوبي شبه الجزيرة وسيطر على طريق الحج، وقد تمكن مروان بن محمد من القضاء على هذه الثورات التي شغلته عن الخطر الرئيس المتمركز في خراسان والتمثل بالدعوة العباسية.

### د- نهاية الخلافة الأموية:

بينها كانت جيوش مروان تتحرك لقمع هذه الثورات والفتن في الشام والعراق والحجاز، كان أبو مسلم الخراساني قد رفع الراية السوداء (الراية العباسية) في مرو عاصمة خراسان معلناً بداية الزحف العباسي الذي استطاع الاستفادة من عوامل الضعف والفساد بالرغم من أن عامل الأمويين على خراسان نبهه إلى ذلك، وطلب إليه قوات للقضاء على الثورة، وزحفت الجيوش العباسية إلى الغرب واصطدمت بجيش مروان في معركة الزاب بالقرب من الموصل حيث انهزم الأمويون، وهرب مروان فلاحقه العباسيون إلى مصر وقتلوه ١٣٢ هـ، وهكذا انتهت الخلافة الأموية بعد أن استمرت قرابة قرن من الزمن.

# عوامل ضعف الدولة الأموية وسقوطها

مرت الدولة العربية في العهد الأموي بكل الأدوار التي تمر بها عادة أية دولة: دور التأسيس – القوة – دور الضعف والانهيار. فقد بلغت الدولة الأموية كما رأينا أوجَها منذ عهد عبد الملك وحتى عهد هشام: إلا أن السلطة الأموية أخذت بعد ذلك تميل إلى الضعف والانحطاط بنتيجة العوامل التالية:

لم يجمع سائر المسلمين على فكرة وراثية الحكم، التي سنَّها معاوية عندما أخذ البيعة لابنه يزيد؛ لأن في ذلك مخالفة لمبدأ الشورى الذي كان متبعاً في العهد الراشدي، وقد استمر العمل بمبدأ ولاية العهد طيلة فترة الحكم الأموي.

#### أ- الثورات الداخلية:

واجهت الدولة في ظل الخلافة الأموية ثورات مختلفة قامت بها عدة فئات معارضة للحكم الأموى، وهي على نوعين:

- ثورات قامت بها فئات تعتقد بأنها أحق بالحكم كثورات الشيعة وبني العباس وعبد الله بن الزبر.
  - وثورات قامت بها بعض القبائل انتصاراً لعصبية قبلية تسببت في تمزيق الدولة.

#### ب- موقف الموالى:

استاء الموالي من سياسة الأمويين التي قامت على عدم مساواتهم بالعرب، فدفعهم ذلك إلى الانضام إلى كل حركة تريد النَّيل من الدولة، وتجلى ذلك واضحاً في انضامهم إلى الدعوة العاسية.

#### ج- إحياء العصبية القبلية:

كان لسياسة بعض خلفاء بني أمية القائمة على تشجيع بعض القبائل وتقريبها دون الأخرى الأثر الكبير في إحياء العصبية القبلية التي قادت إلى تمزق الدولة من الداخل.

إن وراثية الحكم والتنافس داخل البيت الأموي قد أوصلت إلى الخلافة عدداً من الخلفاء الضعفاء الذين لا أهلية لهم، انغمس هؤلاء باللهو والمفاسد فأهملوا الحكم، وتركوا أمور الدولة فوضى.

إن كل العوامل التي سبق ذكرها سببت إخفاق آخر الخلفاء الأمويين مروان بن محمد في حماية كيان الدولة ومهدت لنجاح الدعوة العباسية، التي انضم إليها جميع الناقمين على الحكم الأموى وذلك سنة ١٣٢ هـ.

# الباب الأول الفصل الثاني الحضارة العربية في العصر الأموي

أ- الجال العروبي

أولاً- الأمويون وسيادة العرب في الدولة:

لا يمكن تحديد فترة معينة لظهور الفكرة العروبية بمعناها غير الشوفوني التعصبي، وإن كانت هناك بوادر تشير إلى ظهورها قبل الإسلام، وقد تجلت في معركة ذي قار، وتوضحت في مواقف عديدة في أثناء حروب التحرير وخاصة في معركة البويب عندما انضم بنو تغلب النصارى إلى جانب أبناء جنسهم من العرب المسلمين ضد الفرس، وازداد هذا الشعور نموا أثناء مرحلة الفتوحات؛ لأن العرب أخذوا على عاتقهم نقل القرآن كدستور إلى الشعوب الأخرى، حيث اعتمد الأمويون في حكمهم على العرب بفرعيهم اليمنيين والقيسيين، وذلك لأسباب عديدة منها:

١ - أن الإسلام ظهر بين العرب، والقرآن نزل بلغتهم، والعرب هم حماة الإسلام وعليهم نشر رسالته بين الأمم، تلك الرسالة التي نقلتهم من الشرك إلى التوحيد.

٢ - تعميق فكرة الاعتزاز بالعروبة، خاصة بعد أن هزموا دولتي الفرس والروم.

٣- اعتزازهم بأخلاقهم الحميدة، وأنسابهم الصافية، وتفاخرهم بها فيها بينهم.

شعر الأمويون بأهمية هذه الأسباب، دفعهم ذلك الاعتباد على العرب وجعلهم أساس الدولة.

# ثانياً- تعريب الدولة:

تجلَّى هذا الاعتزاز بالعروبة في ضرورة إضفائها على جميع مرافق الدولة، لذلك فقد كان الخلفاء والولاة وقادة الجند والإداريون كلهم يختارون من العرب، وأصبحت الدواوين تكتب باللغة العربية، وكانت الكتابات على الطراز عربية، وأخيراً سكّ الأمويون نقوداً عربية،

وطوروا النظم التي أخذوها عن الروم والفرس بها يتلاءم مع المجتمع العربي، وهكذا صبغت الدولة الأموية بالصبغة العربية، وقد اضطر الموالي إلى تعلم اللغة العربية، وانتشرت الثقافة العربية الإسلامية الواحدة في إرجاء الدولة كلها.

- الموالي: وهم المسلمون من غير العرب، وقد كثر عددهم بعد القضاء على الدولة الفارسية، وبالرغم من دخولهم في الإسلام فإن قسماً منهم كان متحمساً لإعادة بناء دولتهم، ولشعور الأمويين بخطورة هؤلاء الموالي فقد حرموهم من حق المساواة مع العرب، ومن مناصب الدولة العليا مدفوعين باعتزازهم بعروبتهم وبجذورهم؛ ما زاد في نقمة هؤلاء وجعلهم ينضمون إلى جميع الحركات المناوئة للدولة الأموية.

# الباب الأول الفصل الثالث الحضارة العربية في العصر الأموي في الجال السياسي

# أ- الخلافة في العصر الأموي:

أطلق على كل رئيس من رؤساء الدولة العربية الإسلامية الذين حكموا بعد الرسول السم (خليفة)، وكان الخليفة هو الرئيس الديني والسياسي للدولة، ويصل إلى الخلافة بطريق الشورى، بدل معاوية بن أبي سفيان نظام الشورى هذا وجعل الخلافة وراثية، وأصبح الخليفة الأموي يأخذ البيعة لابنه أو أحد أقربائه في حياته، وتجدد البيعة بعد وفاته، ويسمى الشخص الذي تؤخذ له البيعة ولي العهد.

## ب- علامات الخلافة:

استمر الأمويون في حمل علامات الخلافة التي توارثها الخلفاء الراشدون عن النبي ﷺ وهي:

١ - البردة: وهي كساء أشبه بالعباءة يلبس فوق الثياب وكان الرسول على يلبس البردة عندما يباشر أمور الدولة.

- ٢- الخاتم: هو خاتم كان يحمله الرسول رضي ويختم به الرسائل.
- ٣- القضيب: يستعمله الرسول رضي الثناء الخطابة على عادة العرب.

#### ج- شارات الخلافة:

- ١ الخطبة: هي الدعاء للخليفة على منابر المساجد كل يوم جمعة وفي المناسبات.
  - ٢ السكة: هي سك النقود المتداولة بين الناس في الدولة.
  - ٣- الطراز: هو لباس الخليفة الرسمي ويتميز به عن سائر الناس.

وقد أحدث الأمويون كلاً من السكة والطراز. كما أن وجود الـشارات في ولايـة ما يعني خضوع هذه الولاية للدولة.

#### د- السياسة الداخلية:

اعتمدت سياسة الأمويين الداخلية على الأسس التالية:

#### ١- تنظيم الدولة:

نظراً لاتساع الدولة فقد أوجد الأمويون ولايات جديدة، ونظموا المالية والقضاء، وأضافوا دواوين جديدة إلى جانب الدواوين القديمة حققت هذه السياسة السرعة في إنجاز أمور الدولة وضبطها والإشراف على الولايات.

#### ٧- توطيد الأمن:

وطد الأمويون حكمهم تارة باللين وتارة بالشدة معتمدين في سياستهم على بعض الولاة والقادة، فمنهم من عرف بدهائه كزياد بن أبيه، ومنهم من عرف بقسوته وشدته كالحجاج بن يوسف الثقفي، وقد تم في عهدهم ترحيل قبائل عربية إلى المناطق المفتوحة وبعضهم رحل إلى السودان، وبذلك انتشر العنصر العربي في هذه المناطق.

#### ٣- العصبية القبلية:

قامت سياسة الدولة على إحياء العصبية القبلية التي جاء الإسلام لإضعافها ليحل رابطة العقيدة الدينية محلها، ولتكون الرابطة الأساسية في المجتمع.

#### ٤- تعريب الدولة:

عرب الأمويون الدواوين والسكة والطراز وجعلوا المناصب العليا في الدولة والجيش والدواوين بأيدي العرب، وقد أدت هذه السياسة إلى ظهور دولة عربية موحدة ومنظمة تمكنت من مواجهة أعدائها والقيام بفتوحات كبيرة.

#### هـ- السياسة الخارجية:

#### ١- العلاقات مع الروم:

حاول الروم دائماً استغلال انشغال العرب في العهد الأموي بالمشاكل الداخلية وتخطوا الحدود العربية، واجههم العرب بتحصين الثغور حتى يضمنوا سلامة حدودهم الشالية، ثم

غزوهم، وقد استمرت هذه الغزوات المتبادلة طوال عمر الدولة الأموية، ورافقها هجوم بري وبحري على القسطنطينية، وكان كل من الطرفين العرب والروم يعمد إلى استخدام بعض العناصر الموالية له في أرض عدوة، ورغم هذه الحروب فإن العلاقات الثقافية والتجارية كانت تتم خلال فترات السلم مباشرة أو بوساطة وسطاء.

# ٢- العلاقات مع دولة الفرنجة:

حاول الفرنجة القضاء على العرب في الأندلس، ولكنهم أخفقوا في ذلك ورأى بعض الولاة أن احتلال جنوب فرنسا سيحمي الأندلس من هجوم الفرنجة، غير أن معركة بلاط الشهداء أوقفت المد باتجاه أوروبا، ولم يمنع ذلك من قيام مبادلات تجارية بين جنوب فرنسا وشهال إفريقيا.

#### ٣- العلاقات مع الصين والهند:

أخذت هذه العلاقات طابعاً ودياً وسلياً، وخاصة بعد توقف موجة الفتوح، وقد كانت هذه العلاقات تتم مباشرة أو بوسطاء.

# الباب الأول الفصل الرابع الحضارة العربية في العصر الأموي في المجال الإداري

#### (١) الحجابة والدواوين والولايات

#### أ- معنى الحجابة:

اشتقت كلمة الحجابة من كلمة حجب أي منع، وهي كمنصب تعني تنظيم مقابلات الناس مع الخليفة، وعدم الساح بدخولهم إليه إلا بعد موافقته.

#### ب- نشأة الحجابة:

حاول الخوارج اغتيال معاوية بن أبي سفيان حسب ما اتفقوا عليه، ولكنهم أخفقوا، وقد دفعت محاولتهم هذه بمعاوية بن أبي سفيان إلى إنشاء منصب الحجابة لتنظيم دخول الناس عليه، وخشية إعادة محاولة اغتياله، كما أمر بإنشاء المقصورة ليحتجب فيها أثناء الصلاة في الجامع، وازدادت مكانة منصب الحجابة فيها بعد وخاصة في الأندلس.

## ج- الدواوين:

الديوان كلمة فارسية الأصل معناها السجل أو الدفتر، وأطلقها العرب على مكان حفظ سجلات الدولة الرسمية، عرف العرب في العصر الراشدي ديوانين هما ديوان الخراج وديوان الجند، وقد أضاف الأمويون دواوين جديدة منها.

د- ديوان الخاتم: أنشاه معاوية ومهمته نسخ رسائل الخليفة وإيداعها في خزانة خاصة بعد ختمها حفظاً لها من التزوير.

هـ- ديوان الرسائل أو الإنشاء: ويشرف على شؤون الولايات والرسائل التي ترد منها، والتي ترسل من الخليفة إليها.

و- ديوان المستغلات: وتسجل فيه واردات أملاك الدولة.

ز- ديوان الطراز: ويشرف على مراكز صنع الملابس والأعلام التابعة للدولة والمساة بدور الطراز، وكان على رأس كل ديوان كاتب، وأهم هؤلاء كاتب ديوان الرسائل، وقد اختارهم الأمويون من أهل الفصاحة، ومن أشهر كتاب الدواوين عبد الحميد الكاتب.

ح- تعريب المدواوين: إن أهم الخطوات التي قامت بها الدولة الأموية هي تعريب الدواوين، وقد كان ديوان الخراج يكتب في العراق بالفارسية، وفي الشام باليونانية، وفي مصر بالقبطية، وذلك لأن العرب لم يكن لهم خبرة في الأمور الحسابية، وعندما تولى عبد الملك بن مروان الخلافة أمر بتعريب ديواني الشام والعراق، وأما ديوان مصر فقد تم تعريبه في عهد ابنه الوليد، وتم تعريب الدواوين بعد تهيئة موظفين عرب للعمل فيها.

# ح- أسباب تعريب الدواوين ونتائجه:

١ - إعطاء الدولة مضموناً عربياً، وذلك بتعريب جميع مؤسساتها.

٢ - ضرورة مراقبة سجلات الدولة ليسهل ضبطها، ولا يمكن تحقيق ذلك إلا بكتابها
 باللغة العربية، وتعيين موظفين يتقنون اللغة العربية للإشراف عليها.

# ط- ومن نتائج تعريب الدواوين أنها أدت إلى:

- ١ تقلص نفوذ الفرس والروم في الدولة العربية.
- ٧- وجود فنيين عرب تسلَّموا إدارة الدولة ومؤسساتها.
- ٣- تطور فن الكتابة عند العرب وإدخال مصطلحات جديدة إلى اللغة العربية.
  - ٤ إشراف المسؤولين على سجلات الدولة ومؤسساتها.

#### ي- تعريب النقد:

كان النقد المستعمل في الدولة العربية هو الدرهم الفضي الفارسي، والدينار الذهبي البيزنطي، فلم ولي عبد الملك الخلافة أمر بضرب نقود ونقش عليها كتابات إسلامية وسحب النقود المتداولة بين الناس، وأسس عبد الملك لذلك داراً لسك النقود في دمشق، ثم واسط.

تك- أهمية تعريب النقد؛ حقق تعريب النقد الاستقلال المالي والاقتصادي للدولة العربية، وجعلها في منجى من ضغط بيزنطة عليها.

ل- تعريب الطراز؛ استمر دور بيزنطية التي كانت موجودة في مصر في صناعة الطراز على الشكل البيزنطي القديم بها فيه الكتابات اليونانية عليه، كها استورد الخلفاء بعضه من الدول الأجنبية، وقد أمر عبد الملك عند توليه الخلافة أن يصنع الطراز كله في البلاد العربية وأن يزين بكتابات عربية بعد أن وجد على الألبسة المستوردة كتابات لا تتفق والعقيدة الإسلامية.

م- الولايات: أعاد الأمويون تقسيم الدولة إلى ست ولايات، وتشمل كل ولاية منها عدة أقاليم، وكان الخليفة يعين الولادة أو العال على الولايات، ويعين الوالي مساعديه من الموظفين في أجزاء الولاية المختلفة بعد الحصول على موافقة الخلفية، وكان الولاة يقدمون حسابهم إلى الخليفة مع تقارير عن وضع ولاياتهم، ولا يقومون بعمل مهم دون استئذانه.

# ن- أنواع الولاية: كانت الولاية على نوعين:

- ١ الولاية العامة وتكون سلطات الوالي واسعة كولاية الحجاج بن يوسف الثقفي.
  - ٢- الولاية الخاصة وتكون سلطة الوالي محدودة بها يمنحه الخليفة من سلطات.

#### (٢) القضاء والبريد والتنظيمات المالية

#### أ- القضاء:

هو الفصل بين الناس في المنازعات وإقامة العدل، وقد توسعت اختصاصات القاضي في العصر الأموي، وكان الخليفة يعين القاضي في العاصمة، وربا في الولايات، وعلى الأغلب كان الوالى يعين القاضى في ولايته.

# ب- الشروط التي يجب توافرها في القاضي:

يشترط في القاضي أن يكون سليم الحواس، تقياً، عادلاً، مستقيهاً، عالماً بالشريعة.

- ج- مصادر التشريع: استند القضاة في أحكامهم إلى المصادر التالية:
  - ١ القرآن الكريم: كتاب الله المنزل على رسوله.
  - ٢ السنة: ما أثر عن رسول على من قول أو فعل أو تقرير.
- ٣- الاجتهاد: هو رأي القاضي في المسائل التي ليس فيها نـص قـرآني أو في الـسنة حـسب
   فهمه للشريعة.

- ٤ القياس: هو قياس حادثة تعرض لهم على حادثة مشابهة وردت في القرآن والسنة.
  - ٥- الإجماع: وهو الرأي الذي يتفق عليه أئمة المسلمين حول قضية ما.
- د- مرتبات القضاة: تقاضى القضاة مقابل عملهم مرتباً من الدولة واختلف المبلغ المخصص لهم من عهد إلى آخر.

#### هـ- دور القضاء:

لم يكن هناك دور مخصصة للقضاء، وإنها كان القاضي يهارس مهمته في الجامع أو في منزل.

و- المظالم: وهي بمنزلة محكمة استئناف عليا، يلجأ إليها المتخاصمون إذا شكوا في عدالة القاضي، أو يلجأ إليها المتظلِّمون من تعدي الولاة وكبار الموظفين وأصحاب النفوذ، وكان بعض الخلفاء الأمويين يخصصون يوماً خاصاً للنظر في المظالم.

## ز- ومن متممات القضاء:

١- الحسبة: وهي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويسمى المسؤول عنها المحتسب ومهمته مراقبة الأسواق لمنع الغش وما ينافي الآداب العامة، وتشبه الحسبة في بعض مهامها شرطة البلديات والتموين.

7- المشرطة: وكانت تابعة للقضاء، ثم أصبح لها دائرة مستقلة في العصر الأموي، أصبح لكل مدينة شرطة خاصة بها، ويسمى مديرها صاحب الشرطة، وكانت مهمتها تنفيذ أحكام القضاء وإلقاء القبض على المخالفين للقانون والدولة.

٣- تنظيم البريد: اهتم الأمويون بالبريد منذ عهد معاوية، ولكن المنظم الحقيقي له كان عبد الملك، وقد اهتموا به لتسهيل إشراف الخليفة على الولايات، وسمي المسؤول عنه صاحب البريد، وله أعوان في الولايات المختلفة، ولتسهيل مهمة البريد اهتم الأمويون بالطرق، كما مر معنا.

3- مهمة صاحب البريد: كانت مهمة صاحب البريد نقل رسائل الخليفة إلى الولاة ونقل رسائل الولاة إلى الخليفة، إضافة إلى أنه كان عليه معرفة أخبار الولايات والحوادث المهمة التى تقع فيها وإبلاغها إلى الخليفة.

ح- تنظيم المالية: أودعت أموال الدولة العربية الإسلامية في بيت مال المسلمين، وكان يسجل ما يدخل إليه وما يخرج منه في ديوان الخراج.

ط- جباية الأموال: قام بجباية الأموال في إنحاء الدولة موظفون معنيون لهذه الغاية، وكان يرأسهم مدير يسمى عامل الخراج، وتنفق كل ولاية من وارداتها على شؤونها وترسل ما يفيض عنها إلى العاصمة، وأما العملة المستعملة فهي الدرهم الفضي والدينار الذهبي، وذلك منذ عهد عبد الملك، كما مر معنا.

ي- واردات بيت المال: الزكاة والجزية والخراج والغنيمة والفيء والعشر والمكوس والركاز.

ك- نفقات بيت المال: صرفت الغنيمة والفيء والزكاة وفق النصوص الشرعية الإسلامية، وأما الضرائب الأخرى فكانت تصرف على مرتبات الولاة والقضاة والجند وموظفي الدولة، وعلى مرافق الدولة العامة وتجهيز الجيوش ونفقات الخليفة.

عد الأمويون بيت المال ملكاً للخليفة يتصرف به كها يشاء إلا في عهد عمر بن عبد العزيز فقد عده ملكاً للمسلمين.

# الباب الأول الفصل الخامس الحضارة العربية في العصر الأموي في الجال العسكري

# - الجيش والأسطول

أولاً- الجيش: اهتم الأمويون بالجيش اهتهاماً بالغاً، وبذلوا الأموال الكثيرة لتسليحه وإعداده، وقد اعتمد الأمويون على العرب فيه، فشكل هذا الجيش في بلاد الشام من قبائلها العربية، واعتمد ولاتهم كذلك على القبائل العربية المستوطنة في الولايات والمناطق المفتوحة، كما استعانوا بعناصر مسلمة غير عربية، وقد استقرت هذه الجيوش على الحدود في الثغور كملاطية والمصيصة وفي معسكرات كالكوفة ومرو.

ثانياً- التطورات التي أدخلت على ما كان لدى العرب في عهد الراشدين:

١- التجنيد الإجباري:

نظراً لازدياد حاجة الدولة إلى الجند لجأ عبد الملك بن مروان إلى فرض التجنيد الإجباري، وطبقه واليه على العراق الحجاج بن يوسف وتشدد في تطبيقه بحيث اضطر جميع الرجال القادرين على حمل السلاح إلى الالتحاق بالمعسكرات، وأصبحت الجيوش العربية تقسم إلى فئتين:

- الجيوش النظامية الدائمة.
- والجيوش المتطوعة التي تدعى عند الحاجة.

٢- فرق الجيش: أهم فرق الجيش الكشافة والمشاة والفرسان وسلاح الهندسة وأحدث في العصر الأموي فرقة لنقل الجرحى، وقد تبع الجيش قراء القرآن والنساء لإثارة الحماسة.

٣- إثارة الحماسة لدى الجند: عندما كان الأمر يصدر بالقتال كان القراء يبدؤون بقراءة القرآن والتكبير، وتدق الطبول والصنوج، وتزغرد النساء، فتثور الحماسة في صدور المحاربين، ويندفعون لمهاجمة عدوهم وفي أغلب الحالات كان النصر حليفهم.

3- الاستطلاع وتنظيم وسائل الإنذار: أينها توجه العرب كانت تسبقهم عيونهم (جواسيسهم) وكان هؤلاء ينقلون إلى قادتهم أخبار العدو ونواحي ضعفه وقوته، كها كان القادة يضعون في المناطق المرتفعة نقط مراقبة تسمى (المناظر)، فإذا ما رأى المراقبون خطراً مقبلاً أسرعوا بإنذار الجيش بإطلاق الدخان نهاراً أو إشعال النار ليلاً، فلا يتمكن العدو من مباغتتهم.

٥- طرق القتال: بقيت طرق القتال على ما كانت عليه في عهد الخلفاء الراشدين مع تعديل بسيط كان يطرأ حسب ظروف المعركة وأحوال الخصم، وفي أواخر العصر الأموي عمم نظام الكراديس بشكل نهائى في الجيش.

٦- مرتبات الجند: تقاضى الجند ما يشبه المرتب في عصرنا الحاضر من ديوان الجند،
 وكان يسمى ما يأخذه عطاء، ويضاف إليه وقت الحرب حصصهم من الغنائم.

٧- قيادة الجند: كان الخليفة هو القائد الأعلى للجيش، ويقوم بتعيين القادة على الحيوش، إما لبراعتهم في الحرب أو لأنهم من أصحاب العصبية، وكان قائد الجند يستعين بعدد من القادة العاملين معه في رسم الخطط الحربية وتنفيذها، وأشهر هؤلاء القادة مسلمة بن عبد الملك بن مروان وقتيبة بن مسلم ومحمد بن القاسم وأبو المهاجر.

## ثالثاً- الأسطول:

أ- الأسطول: كلمة يونانية الأصل معناها مجموعة من السفن، وقد بدأ العرب ببناء الأسطول منذ ولاية معاوية على الشام زمن الخليفة عثان، وكانت أول معاركه معركة ذات الصواري التي انتصر فيها العرب على الروم، وقد رأى الأمويون ضرورة الاهتام بالأسطول لرد اعتداءات الروم على السواحل العربية، ولدعم الجيش البري، فأنشؤوا دوراً لصناعة السفن في مصر وتونس وغيرها، وساعد على نمو الأسطول توافر الخشب في مصر ولبنان وتونس، ووجود الصناع المهرة من سكان السواحل، واستخدمت في هذه السفن الأشرعة والمجاديف مستغلة هبوب الرياح وخصوصاً في جنوب شبه الجزيرة العربية.

ب- الأساطيل العربية في العصر الأموي: كان للدولة الأموية ثلاثة أساطيل قوية، وهي:

- ١- الأسطول المصرى وتلحق به وحدة بحرية في البحر الأحمر.
  - ٢ والأسطول الشامى.
  - ٣- والأسطول المغربي.
  - ٤ كما وجدت وحدة بحرية في الخليج العربي.
  - وكانت الأساطيل العربية تتعاون فيها بينها في أثناء الحرب.
- ج- سفن الأسطول: تعددت أنواع سفن الأسطول في العهد الأموي حسب مهاتها وأهمها:
- ١ الشونة والبارجة: وهما أكبر سفن الأسطول وتوجد فيها أبراج، وتستخدم للدفاع والهجوم.
  - ٢- الحراقة: وهي سفينة صغيرة تستعمل لحمل النفط والمواد المحرقة.
  - ٣- الطراد: سفينة صغيرة تشبه البرميل تستخدم لحمل الخيول والفرسان.
- ٤ الغراب: سفينة تشبه الشونة وتشبه في مقدمتها رأس الغراب، وقد استخدمت لغزو شواطئ السند.
- د- قيادة الأسطول: كان لكل أسطول قائد يسمى أمير الماء، ولكل سفينة قائدان أحدهما ربان مسؤول عن تسيير السفينة، والآخر يدير شؤون الحرب، وأهم القادة جنادة بن أمية الأزدي فاتح رودس سنة ٥٣ هـ.
- هـ- الأسلحة البحرية: تطورت أسلحة الأسطول في العصر الأموي، فبالإضافة إلى الكلاليب التي استخدمت في العصر الراشدي، فقد قذفوا النفط لحرق سفن العدو بوساطة منجنيقات صغيرة تسمى العرادات، واستخدموا المزاريق لخرق سفن العدو وغير ذلك من الأسلحة.
- و- طرق القتال البحرية: اتبع العرب في العهد الأموي طرقاً مختلفة من أساليب القتال مثل شد سفن العدو إلى سفنهم والقفز إليها، ثم الاشتباك مع جنودها.

# الباب الأول الفصل السادس الحضارة العربية في العصر الأموي في الجال الفكري

# نمت الحركة الفكرية في العصر الأموي للأسباب التالية:

١ ـ تشجيع الإسلام للعلم: لقد دعا الإسلام إلى تحرر العقل واستخدامه في التفكير في خلق السموات والأرض، كما دعا إلى طلب العلم ولو في أقصى الأرض، والآيات التي تشير إلى ذلك كثيرة.

٢ - تعريب الدواوين: أدى تعريب الدواوين إلى إيجاد فنين ومصطلحات جديدة أغنت العلم واللغة.

٣ ـ الاطلاع على ثقافات الأمم الأخرى: وتشجيع الخلفاء والولاة للأدب وخصوصاً الشعر والشعراء تعدت هذه الحركة الفكرية العناية باللغة العربية وآدابها وبدأ الاهتام بالتاريخ والعلوم الأخرى والتعليم.

# أولاً: علوم اللغة وآدابها:

آ- علوم اللغة (النحو وقواعد اللغة): أدى اختلاط العرب بالأعاجم بعد قيام حركة الفتوح وتعلم هؤلاء لغة العرب إلى انتشار اللحن (الخطأ) في اللغة، وقد دفع هذا أبا الأسود الدؤلي إلى وضع أسس قواعد اللغة بتوجيه من الخليفة علي بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه، وقد ضبطت اللغة في العصر الأموي بإيجاد الشكل والتنقيط لها، وأسهم في ذلك الحجاج بن يوسف الثقفي وأبو الأسود الدؤلي.

#### ب - آداب اللغة (ويقصد بها الشعر والنثر):

١- الشعر: لم يعد للشعر في عهد الرسول الله والخلفاء الراشدين الدور الأول لانشغالهم بالفتوحات، وعندما جاء العصر الأموى ازدهر الشعر وعاد إلى مجده القديم بفضل تشجيع

الأمويين للشعراء؛ لأنه كان يؤمّن لهم الدعاية السياسية اللازمة إذ كان بمثابة الصحافة في عصر نا.

- النشاط السياسي للفئات المختلفة، وتبنت كل فئة شاعراً يدافع عنها ويهاجم أعداءها.
- عودة العصبية القبلية بين عرب الشهال وعرب الجنوب وقيام شعراء الجانبين بالافتخار بقبائلهم، ومهاجمة القبائل المنافسة لهم.
- الترف والغنى: الناتج عن الفتوحات والذي أدى إلى إغداق الأموال على الأدباء لقاء مدحهم لهم، وقد تنوعت موضوعات الشعر، وزادت عما كانت عليه زمن الخلفاء الراشدين. ٢- النثر: ازدهرت من فنون النثر في العصر الأموى (الخطابة والكتابة).
- ٣- الخطابة: ازدادت أهميتها في العصر الأموي نظراً لازدياد الحاجة إليها للدعوة إلى الجهاد، ولبعث روح الطاعة للخليفة وللدعاية السياسية ومن أشهر خطباء هذا العهد الحجاج بن يوسف الثقفي.

3- الكتابة: كان لتعريب الدواوين وإنشاء ديوان الرسائل أثر كبير في تطور الكتابة، وقد أدخلت إليها أساليب جديدة وخصوصاً فن كتابة الرسائل على يد عبد الحميد الكاتب.

# ثانياً: التاريخ:

ظهر التاريخ على شكل قصص تروي حياة الأمم الماضية أو حياة الرسول وغزواته. وقد جمعها الرواة عن طريق المحدثين دون التدقيق في صحتها، ومما دفع إلى الاهتمام بالتاريخ الحاجة إلى التعرف على أخبار الرسول وغزواته وأخبار الصحابة والأمم الأخرى، وسمي كتابها: كتاب السير والمغازي أو الإخبارين، وأشهر من اهتم بها محمد بن شهاب الزهري المتوفّى ١٢٤ هـ.

## ثالثاً: العلوم المختلفة:

بدأت بواكير الحركة العلمية على يد خالد بن يزيد بن معاوية الذي عوض عن إخفاقه في الوصول إلى الخلافة بالاهتمام بعلم الصنعة أو الكيمياء، وقد ترجمت له كتب في الكيمياء

والطب، ومن المحتمل أن خالد بن يزيد نفسه ألف في علم الصنعة، وأشهر الكتب المترجمة في هذا العصر كتاب هارون بن أعين في الطب.

# رابعاً: التعليم:

لم يكن هناك تعليم بالمفهوم الحديث له، وإنها كان هناك تعليم بسيط يتم في الكتاتيب وحلقات المساجد، حيث يتعلم الطالب القراءة والكتابة وبعض التاريخ، وأما أبناء الخلفاء وكبار الأمراء فقد كان لهم مؤدبون يعلمونهم القراءة والكتابة والرماية والسباحة وركوب الخيل، واستخدم في الكتابة ورق البردي والورق الخراساني والجلود.

# الباب الأول الفصل السابع الحضارة العربية في العصر الأموي

# في الجال الفني

## (١) فن العمارة وبناء الجوامع والمدن

أ- العمارة في العصر الأموي: اهتم العرب في العصر الأموي بالعمارة بعد استتباب الأمن نسبياً في الدولة وتدفق الأموال عليهم بسبب الفتوحات، وحب الخلفاء للترف والعمارات وتقليدهم الفرس والروم، وخصوصاً أنهم استقروا في بلاد الشام وابتعدوا عن جو الحجاز الديني.

ب- مصادر فن العمارة العربية: استفاد العرب في فني البناء والزخرفة من فنون الروم والفرس والعرب القدماء، ولكنهم لم يتوقفوا عندها، بل ابتكروا أساليب جديدة، فظهر لذلك فن عربي له شخصيته المميزة.

ج- خصائص فن البناء العربي: تميز فن البناء العربي بمجموعة من الخصائص منها:

- تأثره بالدين الإسلامي: ويظهر ذلك في بناء المساجد والابتعاد عن رسم الإنسان والحيوانات في زخارفها، وتزيين الأبنية بكتابة الآيات القرآنية عليها، وهو متاثل في كل إنحاء الدولة من حيث طرازه وتزييناته.
- بناء الجوامع: اهتم الأمويون ببناء الجوامع لتأمين أماكن العبادة للمسلمين الذين كان يتزايد عددهم، وقد استخدمت هذه الجوامع كمقر للتعليم والاجتهاعات العامة ولأخذ البيعة والدعوة للجهاد، واعتنى الأمويون بتزيينها، واستقدموا لذلك الصناع المهرة من بيزنطة كها فعل الوليد في بناء جامع المدينة.
- د- طراز بناء الجوامع: اتخذ جامع الرسول ﷺ قدوة بناء المساجد في الدولة العربية الإسلامية، ثم جرى تطوير بنائها في عهد بني أمية فأضيفت إلى المسجد الأقواس والقباب

والمقصورة والمئذنة والمحراب، وأصبح الجامع يتألف من بناء يتوسطه صحن مكشوف فيه مكان للوضوء، ويقع في جنوب الباحة مكان مسقوف للصلاة حيث يوجد المحراب والمنبر.

#### هـ أهم الجوامع:

١- جامع قبة الصخرة في القدس: أمر ببنائه عبد الملك بن مروان، وهو بناء مثمَّن الشكل يحمل في وسطه قبة، وقد زين بالفسيفساء الجميلة.

٢- الجامع الأموي بدمشق: بني بأمر من الوليد بن عبد الملك عام (٩٦هـ): في موضع كان منذ القديم مكاناً للعبادة اشتهر هذا الجامع بفسيفسائه وزخارف، وقد تعرض هذا المسجد للحريق عدة مرات؛ ما أدى إلى دمار قسم مهم من فسيفسائه.

٣- بني الأمويون مساجد أخرى كالمسجد الأقصى، وجددوا المساجد التي بنيت أثناء العهود الأولى كمسجد المدينة.

و- بناء المدن: أنشأ الأمويون المدن لضرورات أمنية وعسكرية، وكان يبنى المسجد أولاً، ثم دار الإمارة قربه، ثم تبنى الأسواق والأحياء، وكانت كل قبيلة من القبائل تسكن حيا خاصاً بها، ومن أهم المدن التي بنيت في العصر الأموى:

١- القيروان في تونس: أمر ببنائها عقبة بن نافع (٥٠هـ) لتكون مقراً لجنده ومركزاً لولاية شال إفريقيا.

٢- واسط في العراق: قرب قرية الحي اليوم، أمر ببنائها الحجاج بن يوسف (٨٣هـ) في مكان وسط بين الكوفة والبصرة والأهواز، وجعلها مركزاً لولاية العراق وأسكن فيها الجند الشامى.

## (٢) بناء القصور - الزخرفة:

أولاً - بناء البيوت: تميزت بيوت العرب بوجود باحة سهاوية تقوم على جوانبها الغرف، ومع ازدياد غنى المسلمين الناتج عن الفتوحات أخذت عنايتهم ببيوتهم تزداد، وأصبحت هذه البيوت واسعة وتبنى من الآجر والطين والحجارة وتزين بالنقوش، وقد بلغ الاهتهام بالعهارة درجة كبيرة عند الخلفاء الأمويين فبنوا القصور المختلفة.

1- قصور الأمويين: لا تزال بقايا كثير من قصور الأمويين منتشرة في البادية والمدن، وهي تربو على ثلاثين قصراً أهمها قصر الخضراء وعمرة والحير الغرب.

أ - قصر الخضراء في دمشق: أمر ببنائه معاوية بن أبي سفيان في دمشق جنوب شرقي المسجد الأموى، وسمى بالخضراء نسبة إلى قبة خضراء كانت له.

ب - قصر عمرة: يقع في الطرف الشهالي الشرقي للبحر الميت في شرقي الأردن، أمر ببنائه الوليد بن عبد الملك ليستجم فيه ويهارس هوايته في الصيد، وأهم ما بقي منه الحهام، ويتميز بوجود صور بشرية على جدرانه إضافة إلى مشاهد الصيد والمهن المختلفة.

ج - قصر الحير الغربي قرب تدمر: أمر ببنائه هـشام بـن عبـد الملـك، وقـد شـيدت أسواره من الحجارة والأجر، ودعمت بأبراج نصف دائرية، ونقـل إليـه الماء بوساطة قناة، ونقلت واجهته إلى متحف دمشق.

## ٢- طراز قصور الأمويين؛

تألفت قصور الأمويين من سور خارجي مرتفع تتوسطه باحة مكشوفة تلتها أروقه مسقوفة، ثم الأجنحة السكنية.

## ثانياً - فن الزخرفة:

لم يشجع الإسلام على تصوير الكائنات الحية خوفاً من عودة الناس إلى الوثنية، لذلك انصر ف الفنانون العرب إلى الزخرفة الهندسية والنباتية، ولم يمنع ذلك من وجود صور قليلة بشرية وحيوانية في قصور الأمويين، ولا نجد لمثلها أثراً في المساجد، واستخدم الفنانون العرب إلى جانب الزخرفة الهندسية والنباتية الخط العربي وخصوصاً الكوفي في التزيين.

- الفنون الصناعة الأخرى: برع العرب بتطعيم الخشب والنحاس والخزف، وتجلت براعتهم في هذه الصناعة في كل الآثار التي خلفوها وراءهم.

ثالثاً - فن الموسيقا: إن قيام العرب بالفتوحات واختلاطهم بالروم والفرس وإعجابهم بموسيقاهم دفع الموهوبين من العرب إلى نقل ألحانهم وتكييفها مع الذوق العربي، ثم تطويرها في العهود التالية، وشجع الأمويون الغناء والموسيقا خلافاً لما كان في عهد الخلفاء الراشدين ومنحوا المغنين هبات كبيرة، واستمعوا إليهم في مجالس الطرب والأدب التي كانوا يقيمونها في قصورهم، وأشهر المغنين في هذا العصر ابن سريج ومعبد.

- الآلات الموسيقية: عرف العرب الدف والمزهر والقصبة والزمر والناي، كما استعملوا الطبول والصنوج، وقد أباح الفقهاء استعمال الدف منها فقط.

# الباب الأول الفصل الثامن الحضارة العربية في العصر الأموي في المجال الاقتصادي

نقصد بالحياة الاقتصادية الزراعة والصناعة والتجارة وطرق المواصلات وتطورها في ظل الدولة الأموية.

أولاً- الزراعة؛ لقد شغلت الفتوحات والمشاكل الداخلية الأمويين عن الاهتهام بالزراعة، ولكنهم لم يهملوها تماماً، بل التفتوا إليها بين الحين والآخر، فقد أمر يزيد بن معاوية بحفر قناة من نهر بردى لري المناطق المرتفعة من الغوطة، وأطلق عليها اسم نهر يزيد، وقيام ولاة الأمويين كالحجاج بن يوسف بشق قنوات الري، وإعادة فتح ما ردم منها وإصلاحها، وتجفيف المستنقعات واستصلاح الأراضي، واستخدام في ذلك الرقيق الذي جلب من إفريقيا ومن أسرى الحروب، كما منع الحجاج هجرة الفلاحين من الريف إلى المدينة حرصاً على عدم نقص المحاصيل الزراعية وضريبة الخراج.

- أ- ملكية الأرض الزراعية؛ كانت ملكية الأرض الزراعية ثلاثة أنواع:
  - ١ الأراضي التي استولى عليها المتنفِّذون العرب.
  - ٢ الأراضي التي كان يملكها الدهاقنة (المتنفِّذون من الفرس).
- ٣- أراضي أملاك الدولة وخصوصاً المستصلحة منها، وكانت توزع على أبناء البيت المالك وأتباعهم، كما كانت هنالك ملكيات خاصة لبعض الفلاحين، وقد تشكلت نتيجة هذا النظام طبقة تملك الأراضي الواسعة استخدمت الفلاحين والرقيق في زراعتها.

ب- أهم المنتجات الزراعية: تنوعت الحاصلات الزراعية في الدولة الأموية تبعا لاختلاف المناخ وتوافر وسائل الري والتربة الخصبة، وكانت أهم الحاصلات الزراعية الحبوب والزيتون الفواكه والكتان والتمور وقصب السكر.

ثانياً- تربية الماشية: اهتم العرب بتربية الماشية إذ بقيت مصدرا هاماً من مصادر غذائهم وتنقلهم وصناعتهم النسيجية، وأهم الحيوانات التي ربوها الإبل والغنم والبقر، كما جلبوا الجاموس من الهند إلى أهوار العراق والجزيرة السورية، وقد بذلت عناية خاصة لتربية الخيول العربية الأصلية في هذا العهد.

ثالثاً- الصناعة: عمل سكان البلاد على تطوير الصناعات التي كانت عمدهم بتشجيع من الخلفاء الأمويين، وقد ازدهرت الصناعة المعدنية بسبب توافر المعادن الضرورية لها، كها تميزت صناعة النسيج برقيها بسبب وجود دور الطراز والخيوط المختلفة اللازمة لها، فاشتهرت مصر بالنسيج الكتاني ودمشق بالنسيج الحريري وأرمينيا وفارس بالسجاد، كها وجدت صناعات أخرى كصناعة الورق في مصر وخراسان وصناعة السفن في المناطق الساحلية.

رابعاً- التجارة: انشغل الأمويون عن التجارة بالحروب، ولكن ذلك لم يمنع العرب من القيام بنشاط تجاري.

١- التجارة الداخلية: وكانت تتم بين الولايات المختلفة، وساعد على تقدمها اتساع رقعة الدولة، والاهتهام بطرق المواصلات، وإيجاد نقد عربي ثابت وموحد للدولة، وتوطيد الأمن.

# ٧- التجارة الخارجية:

أ - تجارة البحر المتوسط: أدى الصراع الذي كان قائماً بين العرب والبيزنطيين إلى تناقص تدفق السلع من الشرق إلى الغرب، ولم يخفف من هذا النقص قيام تجار بعض الموانئ الإيطالية الجنوبية بالتجارة مع سواحل شال إفريقيا.

ب – التجارة مع الهند والصين: لم يكن هناك عائق يمنع التجارة مع الهند والصين، لذلك كانت السفن التجارية تصل إلى سواحلها وتجلب مختلف البضائع الشرقية إلى موانئ الخليج العربي وعدن، وكانت أهم السلع المستوردة التوابل والمعادن الثمينة، وقد وصلت الحضارة العربية إلى أقصى الشرق بفضل التجارة العربية.

- ٣- الطرق التجارية:
- أ الطرق البرية: وكانت تمتد بين العاصمة دمشق وو لايات الدولة المختلفة، ومن شم إلى الدول المجاورة، وأهم هذه الطرق:
  - ١ طريق تصل دمشق بالولايات الشرقية والسند والصين.
    - ٢ طريق ممتدة إلى الأندلس عبر شمال إفريقيا.
  - ٣- طريق دمشق الحجاز اليمن، وقد اهتمت الدولة بطرق المواصلات البرية.
    - ب الطرق المائية:
- ١- طريق المحيط الهندي: ويبدأ من موانئ البحر الأحمر وعدن وموانئ الخليج العربي إلى الهند والصين.
- ٢ طريق البحر المتوسط: ويبدأ من موانئ بلاد الشام ومصر وشمال إفريقيا إلى جنوبي
   إيطاليا وفرنسا وغيرها.
- 3- أهم المدن التجارية: كانت أهم المدن التجارية دمشق في بلاد الشام والإسكندرية في مصر والقيروان في المغرب والمرية في الأندلس وعدن في شبه الجزيرة العربية والكوفة والبصرة في العراق والديبل في السند ومرو في خراسان.
- ٥- مراقبة الدولة التجارة: كان للدولة حق مراقبة التجارة لمنع الغش والتلاعب بالأسعار ولجباية رسومها، وكان المحتسب في كل مدينة يقوم بهذه الأمور.

# الباب الثاني العصر الأموي العصبية القبلية في العصر الأموي

# الباب الثاني الفصل الأول عوامل عودة العصبية القبلية في العصر الأموي

بلغت العصبيات القبلية في هذا العصر من الحدة مبلغاً كبيراً بسبب بروز عوامل عدة أبرزها:

١ - العوامل الاجتماعية: وتتمثل في انتقال القبائل العربية من الطور البدوي إلى الطور الحضري الذي كان من المفترض أن يفتت هذه العصبيات، إلا أن نظام توزيع العطاء على الجند واستنفار المقاتلين قد فرض على الدولة أن تخطط المدن والأمصار على أساس قبلي، حتى أن مدينة الكوفة شطرت شطرين شطراً للقبائل اليمنية وشطر آخر للقبائل النزارية، وهذا ما جعل العصبيات تعود بشكل حاد أضف إلى ذلك حرص بني أمية وأشرافهم وولاتهم على مصاهرة القبائل العربية، فإذا تزوج الخليفة أو الوالي من قبيلة من القبائل تعصب لها، ويدل على ذلك ما أحدثه أصهار (خالد بن يزيد) إلى آل الزبير من تبدل شعوره نحو هذه الأسرة التي ناصبت بني أمية العداء ونازعتها سلطانها حتى غدت أحب أسرة إليه، وفي ذلك يقول.

أحبب بني العوام طراً لحبها ومن أجلها أحببت آخر كلبها كما أن هذه المصاهرات جعلت بني أمية ينحازون مرة إلى (كلب) ومرة إلى (قيس) وأدى ذلك إلى الصراع القبائل وتنافسها.

7 - العوامل السياسية: التي هي بدورها زرعت بذور الاحترام بين هذه القبائل، ولحد الأمويون في إثارة العصبيات بين القبائل كسباً سياسياً لدولتهم ودعياً لسلطانهم؛ لأن انشغال القبائل في تيار الخصومات القبلية كان عاملاً في انجراف هذه القبائل عن نظام الحكم الأموي وعدم تكتل هذه القبائل ضدهم، وقد وضع معاوية اللبنة الأولى لهذه العصبيات، فانحاز في بداية أمره إلى القبائل اليمنية بالشام حتى عزت اليمن في الشام في عهده، وتطاولوا على قصره وهموا بإخراجهم من الشام؛ ما أدى إلى تحرك العصبية المضربة في

معاوية، فأخذ يتعصب لها وأعطى (٤٠٠٠) رجل من قيس عطاء مخصصاً، ثم جعل (يغزو اليمن بالبحر) و (قيس في البر):

وقد أدت عصبية الولاة إلى اتقاد نار العصبيات القبيلة طوال عهد بني أمية وإلى اتصال الفتن القبلية في شتى الأقطار الإسلامية، ومما ساعد على اشتهار النزاع القبلي سياسياً تنازع القبائل التي تنزل في ديار واحدة (السلطان السياسي) فيها فكل قبيلة ترغب أن يكون لها نصيب الأسد من المناصب السياسية، وهذا ما جعل بني العباس يقوضون حكم بني أمية للسهولة.

٣ - العوامل الاقتصادية: التي برزت في رغبته القبائل العربية في الحصول على القسط الأوفى من المكاسب المادية والمغانم، وليس فقط السلطان السياسي على أن تداخل العاملين جعل الصراع يحتد أكثر فالبحث عن السلطات السياسي دوافعه كسب المغانم، كما كان هو صراع القبائل العربية في العصر الجاهلي على (الماء والكلأ والمرعى).

3 - العوامل الثقافية: المتمثلة فيها قام به الشعراء والخطباء من إيقاد لنيران العصبية القبلية، وفي الحقيقة أن هؤلاء الشعراء والخطباء هم أكثر الناس تأثيراً في إثارة العصبيات القبلية بشكل مباشر من خلال دعوة القوم للثأر والتحريض، أو بشكل غير مباشر من خلال المفاخرات والمناقضات بينهم، والتي ساعدت في نشر ثقافة التذكير بالوقائع والمعارك القديمة ونشر المثالب والمعايب ونكء الجروح القديمة وإثارة الحزازات التي عفا عليها الزمن.

# الباب الثاني الفصل الثاني مظاهر العصبية القبلية في العصر الأموي

لقد أدى إذكاء نار العصبية القبلية في هذا العصر إلى صراع (حربي ولساني) بالإضافة إلى اعتزاز القبائل بأنسابها وافتعال الأخبار والروايات التي ترفع من شأن القبائل واستمرار النزعات القبلية والتنافس القبلي والثأر والمعاقرات ومن تلك المظاهر:

١ . التمسك بالإنسان والاعتزاز به: ومن ذلك انتساب (كثير الخزاعي) إلى كنانة ويفخر باتصال نسبة بقريش أمام عبد الملك بن مروان:

بكل هجان من بني النضر أزهرا فإنى قيسى يحمل النبل ميسرا

ألـيس أبي بالـصلت أم لـيس إخـوق إذ ما قطعنا من قرابة فرد عليه الأحوص الأوسى:

فإنك لا عمراً أباك حفظته ولا النضر أن ضيعت شيك تلحق

٢ - التماسك القبلي: الذي أدركت معناه القبائل من أجل تحقيق مصالحها ويتجلى التاسك القبلي واضحاً في قصة سجن خالد القسري للفرزدق، وما صنعه الفرزدق من أنه أوصى ابنه أن يستعين بقيسية الشام ليشفعوا له عند هشام ففعلوا وعبر الفرزدق عن أهمية الرابطة المضرية التي تؤلف بين (قيس وتميم):

ألم تر قيساً قيس عيلان شمرت لنصري وحاطتني هناك قرومها فقد حالفت قيساً على الناس كلهم تمياً فهم منها ومنها تميمها وعادت عدوى إن قيساً لأسرق وقومي إذا ما الناس عد صميمها

٣. الأحقاد القبلية: التي حاول الإسلام وأدها في مهدها غير أن العصر الأموى جاء وأعاد بعثها من جديد وأذكى نارها، وقد عبر الأخطل عن عمق هذه الأحقاد حين قال: إذا ما قلت قد صالحت بكرا أبى الإضغان والنسب البعيد وأيام لنا ولهم طوال يعض الهام فيهن الحديد وأيام لنا ولهم طوال يعض الهام فيهن الحديد وهكذا كانت هذه الأحقاد تجعل القوم يسرون بكل مصيبة تظهر في القبائل الأخرى، ويبتهجون لكل نائبة تنزل بهم، وقد ازداد التشفي بين القبائل في هذا العصر، وأصبح السلعة الرابحة التي لا ينفك أصحابها يبيعون ويشرون لها.

- استمرار النزعات الجاهلية: التي حاربها الخلفاء الأمويون وتمسك بها الناس لما رأوه من انحياز في السلطان كالتداعي إلى القبائل والعشائر والتنافس في الكرم الموروث من خلال المعاقرات للإبل وإطعام الناس، وكذلك نزعة المفاخرة والمنافرة وعلى الرغم من أن الإسلام وضع (التقوى) ميزان التفاضل ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ الله عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ [سورة الحجرات: ١٣] إلا أن الكثير من القبائل عادت لميزان الجاهلية في تفاضل الناس.
- ٥ الأحلاف القبلية: التي عادت إلى الظهور في هذا العصر لإقامة التوازن بين الكثير من المشاكل القبلية في البلد الواحد أو التنافس لدفع أذى قبيلة قوية معادية، ومن ذلك حلف (تميم وكلب) وحلف (ربيعة واليمن) وحلف (بكر الربيعية وقبيلة الزاد اليمنية) بالبصرة.

# الباب الثاني الفصل الثالث أثر العصبية القبلية في الشعر الأموي

حمل الشعراء العرب منذ عصر الجاهلية لواء العصبية القبلية ونفخوا ببوقها وأجّجوا نارها وزاد صدى النزعة القبلية في العصر الأموي مترافقة مع النزعة الدينية، وخاصة حين وجدت الأحزاب السياسية والفرق الدينية مسرباً لها، وقل أن نجد شاعراً أموياً لم يخضع للنزعة القبلية السياسية سوى شعراء اتجهوا للهو والنزاع والعبث كعمر بن أبي ربيعة، فقد بقي معظم الشعراء الأمويين يسيرون على سنن الشعراء الجاهليين في الحديث عن الأغراض القبلية في شعرهم وتقديم الولاء القبلي على سائر النزعات والمنافحة عن القبيلة والإشارة بمآثرها والشعراء المحترفون لم ينج من ذلك (لا شعراء الشام ولا العراق ولا الحجاز ولا خراسان).

وقد نطق بلسان (قيس) زفر بن الحارث ونفيع بن صفار والعجير السلولي ونطق بلسان (تغلب) الأخطل الكبير والقطامي وأعشى تغلب ونطق بلسان (اليامية) عمرو بن خلاة وجواس بن القعطل وحكيم بن عياش المعروف بابن الأعور وعمران بن هلباء والأصبغ بن ذؤالة، وبلسان (نزار) الفرزدق وجرير والبعيث وغسان السليطي والعجاج والراجز وابنه رؤبة، وبلسان (القحطانية) الطرماح بن حكيم الطائي وسراقة بن مرداس البارقي؛ أما المواقع التي كان العرب يخوضون فيها المعارك في بلاد العجم فقد حكى عنها النابغة الجعدي والمغيرة بن حبناء وكعب الأشقري والشمردل اليربوعي ونهار بن توسعة البكري.

وقد كان الشاعر المتعصب لقومه يعتقد أن الله ما وهبه موهبة الشعر إلا ليدافع عن قومه، وفي ذلك يقول الفرزدق:

أنا الضامن الراعي عليهم وإنا يدافع عن أحسابهم أنا أو مثلي وقد كان النزاع السياسي وثيق الارتباط بالنزاع القبلي، إذ وقف الشعراء من الأحداث السياسية حسب الموقف الذي تمليه القبيلة، ولكن بعض الشعراء لم ينقادوا لهذه العصبية

وبقيت أصواتهم خافتة في مناهضة هذه العصبية، ومن هؤلاء الشعراء (نهار بن توسعة - التميمي البكري) الذي كان يؤثر الإسلام على الانتهاء إلى بكر أو تميم:

أبي الإسكلام لا أب لي سواه إذا هتف وا ببك رأو تميم وعدي النسب الصميم وعدي النسب الصميم وما كرم ولو شرفت جدود ولكن التقي هو الكريم

وللأخطل الكبير موقف فخر في إثارة الفتن القبلية حين حرَّضه يزيد بن معاوية على هجاء الأنصار الذين رضي الله تعالى عنهم في قرآنه الكريم ﴿ رَضِيَ الله َ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْـهُ ذَلِـكَ لَـِنْ خَشِيَ رَبَّهُ ﴾ [سورة البينة: ٨] وقد قال فيهم الأخطل:

ذهبت قريش بالمكارم والعلا واللوم تحت عهائه الأنصار وهكذا نجد أن الشعراء الذين يجب أن يكونوا رسل سلام ومحبة وخير وخاصة بعد أن جاء الإسلام يبشرون بالشر وتلقيح الفتن، كها أكد زفر بن الحارث أن حزازات الصدور الجاهلية ستبقى كها هي، مهها مر عليها الزمن.

فقد ينبت المرعى على دمنة الشرى وتبقى حزازات الصدور كما هيا على ألا نغفل أن الشعراء كانوا يحرضون قومهم على الثأر من أعدائهم ويحثون الموتورين على الطلب بدماء قتلاهم حتى أن بعض الشعراء وصف القاعدين عن الثأر لقتلاهم بالنساء؛ لأنهم عجزوا عن إدراك وترهم:

وإن أنــــتم لم تثــــأروا بـــأخيكمو فكونــوا نــساء للخلــوق وللكحــل وبيعــوا الردينيــات بــالحلي واقعــدوا عــلى الــذل وابتــاعوا المغــازل بالنبــل

# الباب الثاني الفصل الرابع الرثاء القبلي في العصر الأموي

بغض النظر عن دوافع الرثاء المختلفة في نفس الشاعر سواء ما كان منها لفقد شخص عزيز أو تربطه به رحم أو صلة أو يمثل عقيدة أو مذهب أو منزلة اجتهاعية، فإن الرابطة القبلية تمثل جانباً من دوافع الرثاء حيث تهز المواجع التي تنزل بقوم الشاعر وقبيلته ذلك في هذا العصر، ففي أعقاب موقعه مرج راهط التي دارت الدائرة فيها على قيس قام شعراء القيسية يندبون من صرع في ميراث المعركة من فرسانهم ويتوعدن كلباً بلقاء قريب يثأرون فيه لهزيمتهم، ومن ذلك ما قاله سيد قيس زفر بن الحارث:

أبعد ابن عمرو وابن معنى تتابعوا ومقتل همام أمن الأمانيا

وقد رثى الشعراء من هلك من أقوامهم إبَّان الفتوح والفتن السياسية والحروب الداخلية، فلقد ترك موت عبد الرحمن بن مخنف سيد الأزد في الكوفة في قتاله الأزارقة أثراً عميقاً في نفوس أهل الكوفة فرثاه سراقة بن مروان البارقي قائلاً:

وموتا كواهي شنة مع راكب

وكل امرئ يوماً لبعض المذاهب

أعيني جودا بالدموع السواكب

على الأزد لما أن أصيب سراتهم فنوحاً لعيش بعد ذلك خائب

وكنا بخسر قبل قتل ابن مخنن

وأكثر ما كان يؤلم الشاعر تفرق قومه وتشتت أمرهم بسبب المنافع واصطراع المطامع، ومن ذلك قصيدة عبد الله بن قيس الرقيات التي يأسى فيها لما آل إليه أمر قريش من الفرقة والاختلاف وقتال بعضها بعضاً:

حبذا العيش حين قومي جميع لم تفرق أمورها الأهواء

ومن الرثاء القبلي في هذا العصر رثاء السادة والأشراف في القبائل الذين تغتالهم يد الردي أو يستشهدون في سح الوغى، ومن ذلك ما عبر عنه أعشى همذان في بكائيته لابن الأشعث.

عليك محمد لما ثويت تبكي البلاد وأشراها وكنت كدجلة إذ ترتمي فيقذف في البحر تيارها وقد يكون الرثاء بسبب وباء جارف أو بسبب جائحة طبيعية، كما في قول الحكم بن عبد الفاضري الأسدي يرثى جماعة من بني فاضرة هلكوا بطاعون وقع في الكوفة:

ألا إن من يبقى على أثر من يمضى

أبعد بنسى زر وبعد ابن بحدل وعمرو أرجى لذة العيش في حضى وهنوا وبقينا نأكل العيش بعدهم وللرثاء القبلي خصائص متميزة تتمثل بـ:

- ١ أنه صوت الشعور تجاه المرثى.
  - ٢- مخالجة اليأس لنفس الشاعر.
- ٣- تهويل الخطب وتعظيم الرزء.
- ٤ تعداد مناقب المرثى التي تسوغ شدة الجزع عليه.
  - ٥ الإشادة بشجاعة المرثى.

# الباب الثاني الفصل الخامس الفخر القبلي في العصر الأموي

غلب الطابع القبلي على الشعر الأموي بشكل عام وموضوعاته، ولكنه في الهجاء والفخر كان أكثر فقد عاد الفخر القبلي إلى صورته الجاهلية في العصر الأموي بسبب إذكاء الروح القبلية، وقد مثل ذلك الفرزدق في قوله:

تمسيم هسم قومي فلا تعدلنهم بحسي إذا اعتر الأمور كبيرها وحتى حين ينزع الشاعر إلى الفخر بنفسه فإن فخره في الغالب يكون صدى عصبيته، وقد قال الفرزدق أيضاً:

أنا الضامن الراعبي عليهم وإنها يدافع عن أحسابهم أنا أو مثلي ولذلك فقد كانت موضوعات الفخر القبلي تتمثل في المناقب والمآثر التي كان الجاهليون يفاخرون بها، وأهم هذه الموضوعات.

1- التفاخر بالأيام والوقائع: فشعر كل قبيلة سجل يؤرخ وقائعها الظافرة كفخر العديل بن الفرخ العجلي بيوم - ذي قار - وفخر بني عامر بن صعصعة بيوم - شعب جبلة والفخر بيوم -رحرحان - ويوم - السلان - وفخر شعراء اليهانية بأيامهم على معد في الجاهلية كيوم (أوارة) وفخر بني تغلب بيوم - الكلاب الأول - وكذلك فخر بني يربوع بأيام - طنحفة - وذي نجب - والصمد - ومن ذلك قول جرير:

هــم ضربوا هــام الملـوك وعجلـوا بــورد غــداة الحــوفزان فبكــرا وقــد جعلـت يومــاً بطخفـة خيلنـا لآل أبي قـــابوس يومـــاً مـــذكرا ٢- التفاخر بفضائل الصحراء: التي فرضتها البيئة على المجتمع القبلي كالـشجاعة والنجدة وإغاثة الملهوف وهماية المستجير وقرى الضعيف ونقيضة جريـر الفائيـة تمثـل ذلـك أصدق تمثيل:

فلا هو مما ينطف الجارينطف بنا جاره مما يخاف ويأنف

تری جارنا فیها بجسر وإن جنبی ويمنـــع مولانـــا وإن كـــان نائيــــأ وقد علم الجسيران أن قدورنا ضوامن للأرزاق والريح زفزف نعجل للضيفان في المحل بالقرى قدوراً بهبوط تمد وتقرف

٣- التفاخر بإيثار حياة البادية على حياة الحضر؛ وقد مثلت ذلك الشاعرة ميسون بنت بحدل حين رفضت العيش في حياة القصور وآثرت العيش في الخيام.

لبيت تعصف الأرواح فيه أحب إلى من قصر منيف ٤- التفاخر بالتمسك بالنظام القبلي: والخضوع لسادة القبيلة والانقياد إلى أولى الرأى، وقد عبر عن ذلك القطامي في قوله:

ونطيع آمرنا ونجعل أمرنا للذوى جلادتنا وجرزم قوانا ٥- الفخر برجاحة العقل وشدة النزق: كل بحسب الموقف والحاجة إليه فحين تعامل بالعقل ترد بالعقل، وحين تستثار ترد كالجن يقول الفرزدق:

أحلامنا تزن الجبال رزانة وتخالنا جناً إذا ما نجهل ويردعليه جرير:

أحلامنا تزن الجبال رزانة ويفوق جاهلنا فعال الجهل ٦- تفاخر كل قبيلة: بأنها أعرق القبائل شرفاً وأنبلها محتداً وأفضلها نسباً وأشرفها بيتاً وأعلاها منزلة وأكثرها عزة، وفي ذلك يقول الفرزدق:

إن الذي سمك السهاء بني لنا بيتاً دعائمه أعز وأطول ٧- التفاخر بقتال أهل الشرك؛ والمشاركة بالفتوح الإسلامية، من ذلك ما قاله الطرماح مفاخرا بقومه اليهانية الذين نصروا الخليفة وقاتلوا الثائرين عليه، كما نصروا النبي من قبل وقاتلوا المشركين:

م ينصر الله الخليفة كلال رأوا نعل صنديد عن الحق زلت

به الله النبي وأثبت عرى عقد الإسلام حتى استمرت وقد دارت هذه المفاخرات في إطار العصبية القبلية الواسعة بين العدنانية والقحطانية، كما هو في فخر الوليد بن يزيد بالعدنانية:

ونحن المالكون الناس قسرا نسسومهم المذلسة والنكالا ونسوردهم حياض الحسي ذلا ومانسالوهم إلا خبالا شددنا ملكنا ببني نزار وقومنا بهم من كان مالا وفخر القحطانية ببلائها في مرج راهط الذي مثله عمرو بن مخلاة:

حزينا لكم من منبر الملك أهله بجيرون إذ لا تستطيعون منبرا وأيام صوت كلها قد عرفتم نصرنا ويوم المرج نصراً مؤزرا وكذلك دارت هذه المفاخرات في إطار العصبية الضيق وبين القبائل التي تربطها أصرة الرحم الكبرى، وخاصة بين القبائل المتجاورة ومن المفاخرات الشعرية التي تمثل هذا الضرب تفاخر شعراء تميم (جرير من جانب) و(الفرزدق والبعيث من جانب آخر) مستخدمين المآثر الجاهلية لإبراز خصائصهم كإحياء الموءودات وإكرام الضيف ونجدة المستغيث وحماية المظلوم والشجاعة في القتال، وقد كان جرير والفرزدق على الرغم من تهاجيها يركزان على الفخر بتميم القبيلة الأم.

#### يقول جرير:

إذا غضبت عليك بنو تميم حسبت الناس كلهم غضابا ويقول الفرزدق في تميم نفسها:

وبالله لولا أن تقولوا تكاثرت علينا تميم ظالمين وأسرفوا للمن المن وأسرفوا للمن تطرف ولا تركت عين على الأرض تطرف تحرى الناس ما سرنا يسيرون خلفنا وإن نحن أومأنا إلى الناس وقفوا وقد تميز الفخر بخصائص فنية بارزة تمثلت بـ:

- ١ \_ ظهور أثر الصنعة الفنية فيه.
- ٢ ـ ظهور أثر الثقافة الدينية فيه (القرآن الكريم الحديث الشريف).
- ٣ ـ ظهور أثر الثقافة الفكرية فيه (وجود صدى الحياة الاجتماعية فيه).
  - ٤ \_ الاتكاء على التصوير الحسي.
- ٥ ـ اللجوء إلى الألفاظ الفخمة المجلية التي تقرع الآذان بقوة جرسها وتملأ الفم لفخامتها.
  - ٦ \_ الاعتماد على جزالة التراكيب وقوة التأليف.
  - ٧ ـ استخدام أسلوب التهويل والتعظيم والمبالغة.

## الباب الثاني الفصل السادس الهجاء القبلي في العصر الأموي

يعد الهجاء القبلي في العصر الأموي من الفنون العريقة، ذلك أنه سلاح حاد يهدد به الشاعر خصوم وأعداء قبيلته، وبذلك يكون الهجاء الأموي قبلي في دوافعه وطوابعه وسهاته من خلال الطعن بخصومه، فها إن تثور فتنة أو تهيج عصبية ما حتى يسارع الشعراء إلى خوض المعمعة بسلاحهم اللساني فيتهاجون ويتفاخرون، وبلغ من شدة تأذي بعض القبائل بالهجاء مبلغا ملها على قتل الشعراء الذين تصدوا لهجائها، وقد أصبح فن الهجاء في هذا العصر فناً معقداً بعد أن كان سابقاً بسيطاً حيث أضاف شعراء العصر الأموي إلى ألوان الهجاء القديم ألوانا جديدة تمثلت في:

١ - تجريد المهجو وقبيلته: من جميع الفضائل والمناقب التي كانت مناط التفاخر في مجتمعه القبلي كالشجاعة والنجدة وإغاثة الملهوف وحماية الجار ونبل المحتد وعراقة النسيب، وهي مآثر جاهلية استمرت في عصر الإسلام والعصر الأموي؛ لأن المجتمع القبلي لم يختلف كثيراً عها كان عليه في العصر الجاهلي، ومن ذلك ما قاله الأخطل في بني النجار حين جردهم من مكارم الأخلاق.

خلوا المكارم لستم من أهلها وخذوا مساحيكم بني النجار ٢ ـ التعرض للصفات الحسية والعيوب الخلقية: حيث يصف الشاعر قبح مهجوه به وسوء منظرهم لما أصاب العرب في هذا العصر من تحضر نسبي وتغير أذواقهم حيث يكثر الالتفات في المجتمع المتحضر إلى العيوب الخلقية التي تؤذي حاسة الاستماع بالجمال والأذواق المرهفة، ومن ذلك قول جرير في هجاء قبيلة الهجيم حيث يصور سوء منظرهم:

لــو يــسمعون بأكلــة أو شربــة بعــان أصــبح جمعهــم بعــان

٣ - ألح الشعراء على نعت القبيلة المهجرة بالهوان: والعجر والخضوع للقبائل الأخرى تحقيراً لشأنها، ومن ذلك هجاء الطرماح لقبيلة تميم وتعييرهم بالانقياد ليزيد بن المهلب والقحطانية:

باي بلاد تطلب العز بعدما بمولدها هانت تميم وذلت أقرت تميم لابن دهمة حكمة وكانت إذا سيمت هواناً أقرت

٤ - التعيير بالمثالب القبلية: والتنقيب عن مخازي كل قبيلة ومثاليها، وقد كانت العرب تعير غيرها بمزاولة الزراعة وصيد السمك من ذلك ما قاله جرير في بني حنيفة حيث عيرهم بمزاولة الزراعة:

أبناء نخل وحيطان ومزرعة سيوفهم خشب في مساحيها ويقول الفرزدق معيراً أزد عمان بمزاولة الملاحظة وصيد السمك:

ولم يدع داع يا صباحاً فيركبوا إلى الروع إلا في السفين المضبب ه ـ تفضيل بطن من بطون القبيلة على البطن المهجو: أو تفضيل إحدى القبائل على القبيلة المهجوة، وفي ذلك يقول جرير موبخاً بنى نمير:

فغض الطرف إنك من نمير فيلا كلباً بلغت ولا كلابيا من نمير ولا كلابيا عديدة لم يعرفها القدماء في الهجاء: تتمثل في إضحاك الآخرين من صورة المهجو، وذلك برسم صورة ساخرة له تحمل السامع على الضحك منه، أو باستخدام ألفاظ مثيرة للضحك، وفي ذلك يقول جرير:

والتغلب ي إذا تنضح للقرى حك استه وتمثل الأمثالا وكذلك قوله:

قــوم إذا اســتنبح الأضــياف كلــبهم قــالوا لأمهــم بــولي عــلى النــار ٧ ـ استخدام الإفحاش في اللفظ: ونهش الأعراض وهتك العورات، وقد فعل ذلـك فئة من الناس وأشفى غليلهم هذا الإفحاش تجاه أعدائهم من القبائل الأخرى وامتعض منه

آخرون ولم يألفوه؛ لأنه ليس من أخلاق العرب التي لم تكن كذلك في الجاهلية ولا ألفوا ما ورد من هذا النوع من الهجاء لما دعا إليه الإسلام من أخلاق حميدة.

وقد تميز الهجاء القبلي بخصائص فنية جديدة قديمة رسمت معالمه بشكل آخر من خلال:

- ١ \_ ترك العفوية وعدم الاكتفاء بأبيات قليلة.
- ٢ \_ الحرص على الإتيان بمعانى بكر وصور طريفة.
  - ٣ ـ الاعتباد على الصنعة والمهارة الفنية.
- ٤ \_ إظهار مقدرته الهجائية وطول باعه في هذا المضهار.
- استخدام الثقافة الدينية القرآنية والحديث النبوي الشريف في وصم المهجو بعدم مراعاته للأخلاق الدينية.
- ٦ ـ ترسُّم أسلوب القرآن الكريم والحديث الشريف واقتباسه في استخدام الحجج والبراهين في دحض قضية من القضايا.

### الباب الثاني الفصل السابع المناقضات القبلية في العصر الأموي

ظل الطابع القبلي واضحاً في الشعر في عصر بني أمية على الرغم من محاربة الإسلام لهذه النزعة في جانبها السلبي، وازدادت النزعة الفردية في هذا العصر وتغني الشعراء بمشاعرهم الغزلية أحياناً، كما عند (عمر بن أبي ربيعة وجميل بن معمر) وطغى استقلال شخصية الفرد على شخصية الجماعة، وبحث بعض الشعراء عن مكاسب فردية، وفي العموم فقد بقيت المظاهر القبلية الرابطة للشاعر بقبيلته.

ولم تكتمل الصورة الفنية للمناقضات القبلية على الرغم من وجودها في العصر الجاهلي إلا في عصر بني أمية على يد فحول شعراء الهجاء (جرير – الفرزدق – الأخطل) حتى غدا هذا الفن فنا أموياً خالصاً، وذلك بعد أن كان فن النقائض يجري على هواه وضع له الشعراء في العصر الأموي شروطاً دقيقة تمثلت في شروط تمس بناء القصيدة الخارجي وموسيقاها الشعرية (التزام الشاعرين المتناقضين بحراً واحداً وقافية واحدة وروياً واحداً) وشروط تمس بناء القصيدة الداخلي (نقض الشاعرين معاني بعضها بعضاً) وتلمس ذلك في نقيضتي جرير والفرزدق يقول الفرزدق:

إن الذي سمك السهاء بنى لنا بيتاً وعائمة أعز وأطول ولو ويقول جرير:

لمسن السديار كأنهسا لم تحلسل بين الكناس وبين طلح الأعرال وقد التزم الشاعران بشروط النقيضة باستثناء (حركة الروي) وتعتبر النقيضة مزيجاً من الهجاء والفخر القبلي والتصدي والمنازعة في الشرف والمنافسة في المآثر، فهي تنفيس عها تكنه الصدور من أحقاد وضغائن ومطاولة ومنازعة في الشرف والفضائل وتحقير للخصوم وتجريدهم من كل منقبة، كها في قول الفرزدق:

وكنا إذا نامت كليب عن القرى إلى الضيف نمشي بالعبيط ونلحف وقد يمزج الشاعر في النقيضة بين الهجاء والمدح أو قد يلجا في نقيضة إلى مزج رثاء زوجته (خالدة) مجاء الفرزدق:

لــولا الهجـاء لهـاجني اسـتعبار ولــزرت قــبرك والحبيــب يــزار وقد كان الشعراء يستلهمون نقائضهم بالنسيب والوقوف على الأطلال، وقد يبادر خصمه مباشرة بالهجوم دون مقدمة ولا يألو شاعر النقيضة جهداً في محاولة تحقير صاحبه وتقزيمه ولو كذباً غير متجاهل لإحكام الصنعة الفنية (الجدل والمناظرة واستقـصاء المثالب والمفاخر وإطالة القصيد).

وهكذا فقد دخلت كل القبائل في العصر الأموي فهي مناقضات في نطاق العصبيات الكبرى (العدنانية والقحطانية) (ربيعة ومضر) (نزار واليمن حيث اشتعلت نار العداوة بين مضرية الشام التي تمثلها قبيلة قيس والقبائل اليمنية وتمثلها كلب، وجرت المناقضات بين زفر بن الحارث وجواس بن القعطل الكلبي، وشارك في هذه المعركة اللسانية في أعقاب معركة مرج راهط شعراء كثيرون من الجانبين، ومن المناقضات المشهورة بين الشعراء نزار وقحطان تلك التي ثارت بين (الطرماح الطائي والفرزدق التميمي) بسبب الأحداث القبلية التي شهدتها العراق في زمنيها، وكذلك ما دار بين (الشاعر زياد الأعجم شاعر عبد القيس والشاعر كعب الأشعري شاعر الأزد).

وكذلك ما نشب بين المهلب بن أبي صفرة والخوارج من خصومات سياسية جعل (الشاعر ابن الكواء اليشكري يتهاجى مع الشاعر ثابت قطنة الأزدي) وكذلك ما جرى بين الشاعر عبد الرحمن بن حسان بن ثابت الأنصاري وعبد الرحمن بن الحكم الأموي، وكذلك مناقضة جرير وسراقة البارقى وكذلك ما جرى بين ثابت قطنة الأزدي وحاجب بن ذبيان المازني.

ومن الجدير بالذكر أن المناقضات امتدت من العصبيات الكبرى إلى العصبيات الصغرى كما حدث بين (النابغة الجعدي وابن مفراء السعدي التميمي) وبين (أرطأة بن سبية المري) و (شيب بن البرصاء) وبين (الشاعر العبسي المساور بن هند والشاعر الأسدي المرار بن سعيد الفقعسي) ومن أشهر المناقضات التي جرت في الحجاز ما دار بين الشاعرين القيسيين (ابن ميادة المري وحكم بن معمر الخضري).

#### الباب الثاني الفصل الثامن

#### مواقف الشعراء من العصبيات والأحزاب السياسية

كانت القبيلة في العموم تستظهر بشاعرها الذي يمثل وزير إعلامها من أجل اتقاء أذى شعراء القبائل المعادية، ذلك أن القبيلة لا تلوذ إلا بشاعر مفلق تطمئن على براعته الهجائية كها حصل مع جرير عندما هجا قبيلة نمير بقصيدته المشهورة حين قال:

فغض الطرف إنك من نمير فلا كعبا بلغت ولا كلابا كما وأن عصبية الشاعر لم تكن تقف عند حدود عشيرته، بل تضم قومه جميعاً، وربا دعا الشاعر إلى نبذ أسباب العداوة والخصومة وجمع كلمة العشائر تحت رابطة واحدة، ومع قدوم الإسلام تبلورت لدى الشاعر القيم الدينية كعصبية جديدة أخذ يدافع عنها دون أن تقتلع هذه القيم الدينية عصبية الشاعر القبلية مع أن بعضاً من شعراء الخوارج سموا بعقيدتهم الدينية فوق روابط الرحم والعصبية القبلية متخذين ميزان تقوى الله الميزان الحقيقي في تفاضل الناس، ومثل ذلك شعراء الشيعة الذين اتسعت صدورهم أكثر لعقيدة التشيع كا اتسعت لنحلة العصبية والتقت عندهم العصبيتان، فقد كان الكميت الأسدي أشد شعراء الشيعة غلواً في تضبيته وانتصاره لقومه النزارية.

وأعجب ظاهرة تلك التي قامت بين شاعرين هما الكميت والطرماح، فقد كان الكميت عدنانياً عصبياً وشيعياً من القالية يتعصب لأهل الكوفة بينها كان الطرماح قحطانياً عصبياً وخارجياً من الصفرية يتعصب لأهل الشام مع العلم أن كليهما يقف من الحكم الأموي موقف المعارض وينظر إلى السلطة نظرة الكره، ولو أنا درسنا مواقف الشعراء من عصبياتهم القبلية لوجدنا أنهم لم يكونوا يتخلون عنها حتى في حالة مدح الخلفاء والولاة، كها حصل مع يزيد بن الحكم الثقفي حين وفد على الحجاج فولاه فارس، ثم استنشده فعدل عن مدحه إلى الفخر بقومه ورهطه بنى كعب:

ومن يك سائلاً عني فإني أنا ابن العبد من سلفي ثقيف وفي كعب ومن كالحي كعب حللت ذؤابة الجبال المنيف فغضب الحجاج وعزله وطرده، ولما فارقه يزيد وأمن جانبه قال:

أورثني أبي مجسده ومقالسه وأورثك أبسوك أعنزاً ترعاها ولا رحت تستجلي مواقف الشعراء من الأحزاب السياسية لوجدت أن الذين وقفوا في جانب الحزب الأموي الحاكم كانوا يبحثون عن المال والأعطيات في الغالب، وقليلاً ما كان الشاعر يخالف موقف قومه حين يجمعون على مناصرة حزب سياسي كها حصل مع أعشى همذان، فقبيلته شايعت المختار الثقفي ونصرته بينها آثر هو البقاء في جانب مصعب بن البربر، وفي ذلك يقول أسى على قومه الذين أوقع بهم مصعب:

وما إن سرني إهالاك قدومي وإن كانوا وجدك في خبار أما شعراء الحزب الزبيري فقد استجابوا لموقف قبائلهم حين نصرت عبد الله بن الزبير، فلما قضي على الحزب الزبيري عاد شعراء الحزب الزبيري إلى حظيرة بني أمية، كما أن الشاعر عبد الله بن الزبير الأسدي كان من المدافعين عن بني أمية، فلما غلب مصعب بن الزبير على الكوفة أتى به أسيراً فمن عليه مصعب وأحسن إليه فانقلب نصيراً للحزب الزبيري، وانقطع إلى مصعب يمدحه حتى أواخر حياته وترك موته في نفس عبد الله بن الزبير الأسدي الشاعر أسى عميقاً وخاطب قاتل عبيد الله بن زياد بن ظبيات قائلاً:

أب المطر شلت يمين تفرخت بسنيك رأس ابن الحواري مصعب فلما انقادت المرات لسلطان بني أمية عاد الشاعر عبد الله بن الزبير يمدح الأمويين، أما الحزب الزبيري فلم يستطع استهالة الشعراء إليه في الغالب واتخاذهم أبواقاً تدعو له؛ لأنه لم يكن يبسط كفه بالعطاء لهم على أن طائفة أخرى من الشعراء كان همها التكسب بالشعر تعرضه على كل من يبسط لها كفه بالعطاء، ولم يظفر الحزب الزبيري إلا بشاعر واحد أخلص له الولاء هو عبيد الله بن قيس الرقيات، وقد لازم الشاعر مصعب بن الزبير حتى آخر أيامه، فلما قتل توارى الشاعر عن الأنظار، فلما أمن على نفسه عاد إلى مدح بني أمية، وأما شعراء

الشيعة فقد كانوا يجمعون بين السياسة والدين مالوا إلى نزعة نصرة آل البيت اعتقاداً بأحقيتهم في الخلافة فهذا الكميت بن زيد لم يقبل نوالاً وعطاءً على نصرته لآل البيت إلا بعض الثياب تبركاً بها على أن الشاعر أبو جلدة اليشكري كان يناصر الحجاج، فلما قامت ثورة بن الأشعث شارك مع قبيلته في نصرتها، وكان من أشد الناس تحريضاً على الحجاج وبني أمية فانتهى الأمر بقتله.

#### الباب الثاني الفصل التاسع رعاية الشاعر لمصالح القبيلة في العصر الأموي

تهيأ للشاعر في العصر الأموي علاقة ثنائية تتمثل في حظوة الشاعر عند قومه وحظوته عند ذوي الملك والسلطان؛ مما جعل الشاعر أسيراً لقومه يقوم على خدمتهم والدفاع عنهم، فإذا ما أصاب قوم الشاعر مظلمة وجه الشاعر للسلطان عتباً كما حصل مع قوم الراعي النميري حين استبد سعاة الخليفة في جباية الصدقات وجانبوا جادة العدل التي أمرهم بلزومها:

حنفاء نسجد بكرة وأصيلا حنفاء نسجد بكرة وأصيلا حيق الزكاة منزلاً تنزيلا أمسى سوامهم عرزين فلولا عنا وأنقذ شلونا الماكولا وأتوا دواهي لوعملت وغولا

أخليف ة الرحمن أنا معشر عسر بنرى لله في أموالنا الخليف قال السرحمن إن عسشيري في أمارفع مظالم عيلت أبناءنا إن السعاة عصوك حين بعثتهم ولما قال الشاعر:

ولــــئن بقيـــت لأدعـــون بطعنــة تــدع الفــرائض بالــشريف قلــيلا غضب عبد الملك بن مروان فلم يجب الراعي النميري سؤله، وعاد الـشاعر إلى الـشكوى للخليفة بأسلوب رقيق فأجابه:

أما الفقير الذي كانت حلوبت وفق العيال فلم يترك له سبد واختل ذو المال والمشرون قد بقيت على التلاتل من أموالكم عقد فإن رفقت بهم رأساً تعشقهم وإن لقوا مثلها من قابل فسدوا وكذلك دافع النعمان بن بشير عن قومه الأنصار لدى معاوية، وكان غليظاً وعنيفاً في ذلك مذكراً ما صنع الأنصار بمشركي قريش في بدر:

معاوي إلا تعطنا الحق تعترف بحي الأزد مشدوداً عليها العمائه المعائه المعائه المعائه المعائه المعائه الم تتبد، يدوم بدر سيوفنا وليلاً محاناب قومك قاتم ضربناكم حتى تفرق جمعكم وطارت أكف منكم وجماجم ولما أبلى اليانية بلاء حسناً في تثبيت الحكم الأموي بعد وفاة يزيد وتوقعوا أن يقربهم بنو أمية ويباعدوا خصومهم القيسية وخذلوا انطلقت ألسن الشعراء شعراء كلب وتوجهت إلى الأمويين بالعتب واللوم والتذكير بصنيعهم، وفي ذلك يقول عمرو بن مخلاة الكلبي:

حربنا لكم عن منبر الملك أهله بجيرون إذ لا تستطيعون منبرا وكذلك كان شعراء العدنانية وقفوا مثل هذا الموقف من بني أمية وعمالهم ينافحون عن قبائلهم ويدافعون عن حقوقهم حيث نجد الفرزدق يثور على بني أمية وعاملهم على العراق خالد بن عبد الله القسرى حين سجن خالد نصر بن سيار:

أخال له لولا الدين لم تعطط طاعة ولولا بنو مروان لم توثقوا نصرا أفي الحق أنا لا ترزال كتيبة نطاعنها حتى تدين لهم قسرا وهكذا كان الشعراء ينتهزون المناسبات التي تظهر فيها قبيلتهم الولاء للأمويين، ومن ذلك قول الشاعر خلف بن خليفة مخاطباً بني أمية ومدللاً عليهم بموقف ربيعة منهم وولائها لهم:

حفظنا أمية في ملكها ونخطر من دونها أن تراعا الله نحدافع عنها وعن ملكها إذا لم نجد بيديها امتناعا المناعا الأمية ترعى لنا أيادي لم نجزها واصطناعا

#### الباب الثاني الفصل العاشر المديح المتصل بالعصبيات القبلية

يعد المديح في عصر بني أمية حرفة مجزية يبذل الشاعر في تجويدها غاية جهده إذ لم يعد المديح مقتصراً على القبيلة، بل تجاوز ذلك إلى الخلفاء والأمراء وأشراف القبائل الأخرى وأجواءهم وصارت قضية (التكسب) بالشعر ذات أولوية كبيرة عند أكثر الشعراء باستثناء قلة منهم بقيت ترصد بالشعر خلجات النفس ومشاعر وأحاسيس الشاعر، وحتى في حالة مديح الشاعر لرجل من قبيلته لم يكن دافع هذا المدح عاطفة الولاء للقبيلة، بل كانت الرغبة بالتكسب هي الدافع لذلك ومن هذا النوع مديح كعب الأشقري الأزدي في مدح المهلب وبنيه وآله.

وأوفى ذمـــة وأعـــز جــارا مـن الأمـصاريقـذفن المهارا

لقومي الأزد في الغمرات أمضي هم قادوا الجياد على وجاها ثم يثني على المهلب قائلاً:

يرى في كل مبهمة منارا وفجّ رمنك أنهاراً غرارا

شهاب تختلي الظلهاء عنه بسراك الله حدين بسراك بحرا

وكذلك وقف الفرزدق وجرير جانباً من مدائحها على طائفة من رجال بني تميم البارزين في العراق، فهذا الفرزدق في مدائحه لابن أحوز يدل على الخليفة وعلى بني أمية بمجالدتهم عنهم وبلائهم في سبيلهم فيقول:

ألم يات بالسشام الخليفة ابنا ضربنا له من كل عنه يخالف صناديد أهدينا إليه رؤوسهم وقد باشرت منه السيوف الخذارف

ثم يمدح ابن الأحوز بعد ذلك:

فأنت الفتى المعروف والغازي الذي به بعد عباد تجلى المخاوف أعز عظيم المنكبين سلى المعروف والغارف المحرام الغطارف وكذلك نجداً جرير يقف جانباً من نقيضته له على مدح هلال بن أحوز وإيقاعه بآل المهلب وأنصارهم الأزد بقناديل ويفخر بتميم:

إذا شمرت عن ساقها الحرب شمرا وقد حاولوا في فتنة أن تسمرا

ألا رب سامي الطرف من آل مازن وأطفات نيران النفاق وأهله ويتصف هذا النوع من المدح القبلي:

- ١ صدق الشعور.
  - ٧ قوة العاطفة.
- ٣- الانسجام مع عصبية الشاعر لقومه.
  - ٤ وصف وقائع الممدوح الحربية.
- ٥- الفخر يقوم الشاعر والإشادة ببطولاتهم وشجاعتهم ومناقبهم.
  - ٦- التصريح بطلب العطاء من الممدوح والتكسب بالشعر.
    - ٧- نعت الممدوح بالجود ليهزوا أريحيته.

# الباب الثالث الشعر في العصر الأموي

### الباب الثالث الفصل الأول حاضنة الشعر في العصر الأموي

أتت الدولة الأموية بعد منازعات وإحن وإيقاظ لفتن نائمة وازدادت معها رقعة الإمبراطورية الإسلامية شرقاً ببلاد السند والأفغان الشرقية وغرباً بها وراء مصر إلى المحيط الأطلسي في إفريقيا، وأصبحت عاصمة الدولة دمشق في بيئة فاتنة مليئة بالمناظر الطبيعية الجميلة من جبال وأنهار وأودية ورياض فهل وصفت تلك الطبيعة، وهل غير الشعراء الذين أقاموا بها وأخذوا ينشدون أشعارهم أمام أمير المؤمنين المنهاج القديم كلا ظل الشعراء يقفون بالأطلال ويصفون الناقة والرحيل ويمعنون بالمعاني الجاهلية من الخمر والنساء كأن الإسلام لم يغير حياة الشعراء وكان حياتهم لم تتغير.

وتعد البيئة التي يعيش فسها الشعر الحاضنة الأساس للشاعر، وقد بقيت الشاعرية في القبائل العربية التي كانت تهتم به ومن هنا، فإن للأقاليم آثارها المختلفة في حياة أهلها، فللحجاز حياة خاصة من نحو مادي، ومن نحو اجتماع وسياسي أيضاً، وللعراق كذلك حياته الخاصة التي تختلف من هذه الأنحاء عن حياة الحجاز، وإذا كان ذلك، فمن الطبيعي أن يختلف الشعراء، وهم الذين يخضعون لهذه المؤثرات المختلفة ويتمثلونها، فيقل شعراء الحجاز من المدح والهجاء والفخر ويكثرون من الغزل على هذا النحو الذي يصور حياتهم حياة مبتهجة،

ويقف بعض الشعراء في نجد وبادية العراق شعرهم على المدح والهجاء والفخر، على حين يعنى بعضهم الأخر بلون خاص هو الشعر السياسي.

على أن هذه المؤثرات كانت على فنون الشعر، وتجاوزت ذلك إلى مادة الشعر في ألفاظه ومعانيه، فإذا وفق الشاعر أن يعيش عيشة نعيم كما وفق إلى ذلك شعراء المدن في الحجاز فستكون معانيه معاني مترفين، وستكون ألفاظه ألفاظ المترفين، وإذا ظل بدوياً خشن العيش

كما كانت الحال في نجد وبادية العراق فسيظل شعره بدوياً في ألفاظه، وهكذا اختلف السعر باختلاف الأقاليم لا في فنه فحسب، بل في معانيه وألفاظه كذلك، ولعل أرق الشعر كان في الحجاز، ولعل أغلظه كان في نجد وبادية العراق.

إن العرب في الأصل ينقسمون إلى عدنانية وقحطانية، وإن الشعر كان عدنانياً مضرياً ولم يكن قحطانياً، وأنه لم يزدهر بعد الإسلام إلا حيث استطاعت المضرية أن تسود، أو حيث استطاعت القبائل والمجموعات الأخرى إن تتصل بالمضرية وأن تتأثر بها، ويتبين هذا ويوضحه أمر العراق بعد الفتح الإسلامي في أثناء القرن الأول للهجرة، فإذا استقصينا فيه الشعراء النابهين وجدنا أنهم من عرب الشهال، من المضريين، ولا نكاد نجد فيهم شاعراً ينتسب إلى قحطان، ومع ذلك فقد استقرت جماعات ضخمة من العرب الجنوبيين في العراق، واتصلت بالبيئات العدنانية، ولكنها لم تأخذ عنها الشعر، ولم تتعلمه إلا في عصر متأخر جداً، وإنها يعود ذلك إلى أسباب أخرى.

فالكثرة المطلقة من العرب الذين كانوا يقيمون بالكوفة كانوا من عرب الجنوب، فلم يفش فيهم الشعر في العصر الإسلامي، وإن الكثرة المطلقة من عرب البصرة في حاضرتها وباديتها كانت من عرب الشهال ولذلك فشا فيهم الشعر، وكثر فيهم الشعراء مثل جرير والفرزدق وذي الرمة، وأن بلاد الشام لا تكاد تعرف شاعراً يعد في طبقات الشعراء المعروفين؛ لأنها كانت مقطوعة أو كالمقطوعة عن عرب الشهال، وموصولة أو كالموصولة ببيئات أجنبية غربية.

وهنالك أشياء أخرى تتصل بهذه البيئات وتدعو إلى أن يأخذ الشعر في تطوره طريقاً بعينها، فيقال في هذا الموضوع أو ذاك، ويشتهر بهذا الفن أو ذاك، تبعاً للظروف التي تحيط به، والتي تخضع للبيئة الجغرافية التي ينشا فيها الشعراء، إن ظروف الحجاز مثلاً في جملتها أنشأت شعراً خاصاً هو شعر الغزل، وهذه الظروف نفسها في اختلاف ما بينها فرقت بين غزل الحجاز الذي نشأ في الحواضر وغزل الحجاز الذي نشأ في البوادي.

وظروف العراق التي أحاطت بالشعر دفعته في اتجاه آخر، فخالفت بينه وبين شعر الحجاز ونجد، ذلك أنه اتخذ وجهة المعارضة للحكم القائم،

ولم يكن موقف البيئات الإسلامية واحداً من هذه المعارضة ولم يكن وجهة المعارضة كذلك واحدة، وذلك إن بلاد المسلمين أو بلاد العرب الخلص في العهد الأموي كانت تنقسم في جملتها إلى ثلاثة أقسام:

١ - العرب الموالون لبني أمية.

٢ - والعرب المعارضون في صمت لبني أمية.

٣- والعرب المعارضون في عمل ومقاومة.

فأما الشام فكانت موالية لهم، وأما الحجاز فقد كانت معارضة صامتة؛ لأن أهل الحجاز خافوا أن يناهم ما ناهم مع الزبيريين من تقتيل وتدمير، ولأن المال الذي انهال عليهم من بني أمية صرفهم عن هذه المعارضة، واتسعت المعارضة في العراق، وكانت معارضته صاخبة لا صامتة، ومتكثرة لا مقتصدة، ومتنوعة لا واحدة، ذلك أن العراق كان موطن الخصومات السياسية بين السلطان الأموي ومعارضيه من الزبيريين والشيعة والخوارج.

وقد بدت هذه المعارضة في وجهتين كبيرتين:

١ – معارضة السياسة العامة وهي تتناول أصل نظام الحكم ومسألة الخلافة، وترى إن
 ينتقل هذا الحكم إلى قريش أو بني هاشم منها أو أن يكون شائعاً بين المسلمين

٢ - ومعارضة إقليمية كانت تقف للأمراء والولاة في طريقة حكمهم للأقاليم، فتنكر منهم ما يكون من جور أو قسوة، فهي لا تنفي السلطان الأموي في أساسه، ولكنها تكره بعض الولاة كالحجاج مثلاً أو تكره ما يكون منهم من حيف.

والمتصفح للشعر في عصر بني أمية لا يجد تجديداً فيه؛ لأن الأمويين صرفوا الشعراء عن مواكبة الحياة الجديدة إلى مناحرات قبلية إشغالاً للناس عن الخلافة وبقي الشعراء رغم حياته الحضرية يعيشون في رسوم الأطلال فعمر بن أبي ربيعة مثلاً يبدأ حديث الهوى بقوله:

ألم تـــسأل الأطـــلال والمتربعــا بــبطن حليــات دوارس بلقعــا إلى الـشرى مـن وادي المغمـس بـدلت معالمــه وبــلا ونكبــاء زعزعــا فيـبخلن أو يخــبرن بـالعلم بعــد مـا نكــأن فــؤاداً كــان قــدماً مفجعــا

و لا ريب أن هذه وقفة تعيدنا إلى البداوة الأصلية، فهل كانت لصاحبنا نزعة بدوية أو كان أبوه بدوياً لقنه العناية بالبادية والهيام بأطلالها؟ لا لقد كان الشاعر حضرياً نشأ في مكة وكان أبوه حضرياً من المكين المعروفين بالثروة والنعيم إنه لم يعبر عن عاطفة أو هوى بدوي، وإنها بدأ قصيدته، كما بدأ القدماء قصائدهم، وليس من اللازم أن تكون هذه المعالم الباهتة آثاراً لحب.

ولم يكن كثير من الشعراء بصورة مختلفة عنه وبأكثر مرونة من عمر، وإنها كانوا أشد جموداً على المعاني الجاهلية، بل في الأخيلة والصور التي ينتزعونها من الحياة والطبيعة حين يتحدثون عن الحب، وقد يسرفون في المعاني البدوية حتى يسخر منهم معاصروهم وتنكر عليهم القول حبيباتهم، ويبدو الجمود على أشده عند شعراء الأقاليم المداحين الذين اتصلوا بملوك الأمويين وولاتهم وتوفروا على المدح والهجاء، وهؤلاء هم الشعراء الذين يحتلون المكانة الأولى في العصر الأموي وتسير أشعارهم في أنحاء الإمبراطورية الإسلامية بتأثير الخلفاء والولاة، وعملهم لهذه السيرورة ويشتغل العامة والخاصة بإنشادها والمبارزة في المفاضلة بين أصحابها.

وأعلام هذه الجهاعة الأخطل وجرير والفرزدق والثلاثة من بلاد ما بين النهرين ولدوا ونشؤوا فيها، ثم أقبلوا يسهمون في الأحداث السياسية ويضربون بسهم وافر، وقد امتثلوا الشعر القديم وسلكوا في المدح الطريقة الجاهلية وجمدوا في الأوصاف الطبيعية جموداً لا يتفق مع حياتهم الاجتهاعية والسياسية ولا مع البيئة التي نشؤوا فيها.

والأخطل أكبر هذه الجهاعة وشاعر أمير المؤمنين عبد الملك بن مروان، ولا نستطيع أن نتبين في استفتاحاته الطبيعية التي تطول حيناً وتقصر حيناً أي فرق بينها وبين الشعر الجاهلي حتى ألحقه جمهرة النقاد بالشعراء الجاهليين وفضلوه لهذا على معاصريه.

وقد أوغل في وصف حيوان الوحش وعهدنا بشعراء بكر الذين كانوا يسكنون بيئته قبل الحضارة الإسلامية ألا يتوغلوا توغله، لكنه يحاكي من جملة الشعر القديم ما اتصل ببيئته وما بعد عنها.

وهو لهذا الجمود لا يظفر بمميزات بيئته من الترتيب ووضوح الوحدة في القصيدة وإن ظفر بالعناية اللونية وبشيء من التصوير المعنوي، ففي قصيدة ينتقل من المنزل إلى وصف المهمة والناقة وحيوان الوحش، ومن هذا إلى حديث الشراب والنديم ومنه إلى القسم على

الطريقة الوثنية لينتهي بالمدح وكل هذه الانتقالات مفاجئة لا رابط بينها وإن صح تقدير روابط نفسية في الشعر القديم، فإنها لا تصح في هذا الشعر بحال.

وإذا احتمل هذا الجمود إن صح للجمود أن يحتمل من الأخطل بها كان له في البادية من هوى ومقام، فإنه لا يحتمل من الفرزدق، وقد ولد في البصرة المدينة الإسلامية لآخر عهد الخليفة الثاني، وعرفت أسرته منذ الجاهلية بالرقة والبعد عن الفظاظة والوحشية لكنه على هذا كله كان جامداً على القديم البدوي.

ويبدو هذا الجمود في الوقوف بالأطلال حين يقول:

ألما على أطلال سعدي نسلم دوارس لما استنطقت لم تكلم وقوفاً بها صحبي عليّ وإنها عرفت رسوم الدار بعد توهم يقولون: لا تهلك أسى ولقد بدت لهم عبرات المستهام المتيم فقلت لهم : لا تعذلوني فإنها منازل كانت من نوار بمعلم

فقد أخذ ألفاظ امرئ القيس بعد أن سلبها الروح والدم الحار، وألفها هذا التأليف الجامد الذي يجرد أسمى المعاني كل ما فيها من جمال وينتقل من هذا الحديث في غير تمهيد إلى موضوع آخر لا صلة للأول به.

ووهم الفرزدق إذ ظن أن هذه الوقفات التي يقصدها ويصطنعها حين شاء تعبر عن حقيقة أمره حين قال:

إذا شئت ها جتني ديار محيلة ومربط أفلاء أمام خيام فهذا القول واضح الدلالة في أن الأطلال لا تهيجه، وأنه يقصد إلى هذا الضرب على أنه لون من البراعة النظمية لكن التصنع يكشف عن نفسه دائماً.

وتبدو طريقته في الجمود عند الماضي الشعري حين يصطنع معاني القدماء وألفاظهم في أوصاف الطبيعة، ويصف الفرزدق الذئب فيعجب وصفه القدماء، ويتحدث عنه بعض المحدثين، ويبدو فيه معنى الود للحيوان المفترس، وهذه مرتبة عظيمة من مراتب الألفة للطبيعة؟ لقد وصف الفرزدق الذئب مرة فقال:

وليلة بتنا بالغريين ضافنا تلم سنا حتى أتانا ولم يرزل ولو أنه إذ جاءنا كان دانيا ولكن تنحي جنبه بعد ما دنا فقاسمته نصفين بينيي وكان ابن ليلي إذ قرى الذئب داره وقال في أخرى:

وأطلس عسال وما كان صاحبا فلے ادنا قلت ادن دونے إننے فبت أقد الزاد بيني وبينه فقلت له لما تكشر ضاحكا تعــش فــإن واثقتنــي لا تخــونني وأنبت امبرؤيها ذئب والغيدر كنبتها ولو غيرنا نبهت تلتمس القري على أن الفرزدق نفسه قد نعت الذئب نعتاً لا يمت إلى الألفة بسبب حين شبه فقال:

على الزاد ممشوق الذراعين أطلس لألب سته لو أنه كان يلبس فكان كقيد الرمح بل هو أنفس وبينه بقية زادى والركائب نعسس على طارق الظلهاء لا يتعسبس

دعــوت بنـارى موهناً فأتـانى وإياك في زادي لمسشتركان على ضوء نار مرة ودخان وقائم سيفي من يدى بمكان نكن مثل من يا ذئب يصطحبان أخيين كانا أرضعا بلبان أتاك بسهم أو شباة سنان

وكنت كذئب السوء لما رأى دما بصاحبه يوماً أحال على الدم وثالث الثلاثة جرير بن عطية كان كزملائه في تناول الأوصاف الطبيعية تناولاً جامداً، وقد يسرع في الوقوف بالأطلال حتى لا يستغرق سوى بيت واحد ينتقل بعده إلى غرضه من الهجاء أو المدح، وقد يطيل قليلاً فلا ترى عنده طرافة في الطول ولا في القصر.

وقد يطيل في وصف رحيل الأحبة بعد حديث الأطلال كما في قصيدته التي مطلعها: قل للديار سقى أطلالك المطر قد هجت شوقاً فهاذا ترجع الذكر وهو في جملة معانيه، بل في ألفاظه أحياناً كثيرة ليس له في هذا الباب جديد مذكور، وقد أفصح عن حقيقة شعوره حين قال بعد أن أطال الوصف والذكر:

ماذا يهيجاك من دار ومنزلة أم ما بكاؤك إذ جيرانك ابتكروا فهو يجمع معاني القدماء مع الإفادة من ألفاظهم جمعاً ليس فيه جديد سوى النظم.

ولكل قاعدة استثناء والأحكام الأدبية تمثل الاتجاه العام، ولا تبني على الشواذ اللهم بعض شعر الطبيعة الذي جاء عفو الخاطر من شعراء كانت عاطفتهم صادقة.

وهذه السمات المعطرة التي تهب قليلاً في دور الجمود لشعر الطبيعة العربي تتمثل في شعر مجنون ليلي، وتحس أثرها فيها وصلنا من شعر الوليد بن اليزيد.

هذا اللون من الشعراء المخلصين في الحب الصادرين عن أنفسهم قد كان لعنصر الصدق في شعرهم أثر في شعر الطبيعة وأن الشعر المنسوب للمجنون مثل له.

والطبيعة في شعر المجنون وثيقة الصلة بالحب ترتبط بها نفسه حتى تشاركه مظاهرها وموجوداتها في الحب في الفتنة بهذه المظاهر.

فطلوع الشمس وغروبها يصلان بينه وبين ليلى حتى يسائل النفس: هل هما يهديان التحية إلى إليها؟

ألا هـل طلوع الـشمس يهـدي تحيـة إلى آل لـــيلى أو دنــو غروبهــا ويثير طلوع النجم والصبح شجونه:

فا طلع النجم الذي يهتدي به ولا الصبح إلا هيجا ذكرها ليا وإذا نظر إلى السهاء فرأى طيراً يحلق في جوها حملة السلام إلى الحبيب:

ألا أيها الطير المحلق غاديا تحمل سلامي لا تذرني مناديا ومن أجل الحب هام برائحة الخزامي وأخذ يناجي شجرات الأثل يطلب الطمأنينة لفؤاده في ظلها:

ألا هل إلى شم الخزامي ونظرة إلى قرقرى قبل المهات سبيل

فيا أثلات القاع ملت صحبتي مسيري فهال في ظلكن مقيل ويا أثلات القاع طاهر ما بدا بحمى على ما بالفؤاد دليل ويا أثلات القاع من بين توضح حنيني إلى أفيائكن طويال ويا أثلات القاع من بين توضح حنيني إلى أفيائكن طويال ويا أثلات القاع من بين توضح ويا أثلاث القاع قلبي موكل بكن وجدوى غيركن قليل ويا أثلاث القاع قلبي موكل بكن وجدوى غيركن قليل وإذا رأى ظبياً حدثه عن ليلى، وإذا مر بعقاب ساقط على وكره دعا له وطلب منه بياناً عن الحبيب يخرجه من الظلمات إلى النور.

وحين تصور الغراب دليل الفراق ونذير الرحيل قسا ودعا عليه بالعذاب والهوان وبالتشريد وفراق الأحبة مثله.

وإذا مر بأطيار على أشجار دنا منها مفتوناً ومتذكراً الحبيبة بفتنتها وأنشد أشعار الهوى والغرام، وإذا هتفت ورقاء على فنن بكى بكاء الوليد، وقد ينفس على الحائم طمأنينتها مع اضطرابه ويعقد بينه وبينها ألواناً من المقابلة الطريفة الدالة على شدة الفناء في الطبيعة.

ومن هذا تشبيه قلبه ليلة الرحيل بقطاة وقعت في الشرك معلقة الجناح يبكيها فرخاها القائمان بقفر يمنيان النفس بمرآها ويتخيلان عصف الرياح إيذاناً بقدومها، وأشد دلالة على معنى الفناء في الطبيعة تمنيّه أن يكون هو والحبيب غزالين يرتعان في الرياض أو طائرين يحلقان نهاراً في الجو، ثم يأويان مساء إلى وكرهما أو حوتين يسبحان معاً في البحر.

والوليد بن يزيد \_ وقد كان يسير مع نفسه على سجيتها غير حافل بأعباء الإمارة والملك ولا مقيد نفسه بأي قيد، يدل المأثور من شعره وهو قليل على نزعة متشابهة لنزعة المجنون: ومن شعره الدال على الاتصال النفسي بالطير عن طريق الحب قوله:

خ بروني أن سلمى خرجت يوم الصلى فاإذا طير مليح فوق غصن يتفلى قلت: من يعرف سلمى قال: ها ثمّ تعلّى قلت: يا طير ادن مني قال: ها ثمّ تحلّى قلت هل أبصرت سلمى قلا! ثم تولى فنكا في القلب كُلُسا باطنا أثم تعلى فنكا في القلب كُلُسا باطنا أثب م تعلى وقد تحدث كذلك عن العصافير وتبشيرها بالصباح.

إن الأحداث السياسية هي التي قسمت الشعر على هذا النحو: غزل في الحجاز مشتهر في الحضر، وعفيف في البادية، وشعر سياسي عند الخوارج والشيعة، ومدح تقليدي عند شعراء الأقاليم، ذلك بأن الحجاز قد سلب السلطان حين صارت العاصمة الإسلامية دمشق الشام، بل أصبح مأوى للثائرين من بنى هاشم والزبيريين والأنصار.

وبهذا عاد إلى خمول الذكر وذهبت شهرته ولم يبق له سوى موسم الحبج، وانقلب سكان الحجاز ونجد إلى حياتهم المحدودة، وانصر فوا عن السياسة والجيش، طبيعي ألا يصطنع المدح ولا الهجاء، فالمدح مصدره الاتصال بالحكم والهجاء الذي ينال من الناس ولا يحميه الخليفة يؤاخذ به صاحبه، أما إذا اتصل بالخليفة نفسه فالويل للشاعر الذي لا يستطيع النجاة من سلطان الخليفة بعد أن دانت له شبه الجزيرة، بل بلاد فارس وممتلكات الروم، والويل للحجاز إن حمى هذا الشعر الثائر!

اصطنع أهل الحجاز الغزل الجاهلي الذي بلغ ذروته عند الأعشى الشاعر المغني، وشاع عندهم شيوعاً حتى أصبح ينشد في البيوت، وخاصة في بيوت المشهورات من النساء مثل سكينة بنت الحسين، بل كان ينشد في مسجد رسول الله كها كان النساء يجلسن في المسجد الحرام يوازن بين شعر كثير وجميل ونصيب.

أما أهل البادية فقد اصطنعوا الغزل الشعبي الملائم لبيئتهم، والذي لا يزال له نظير في تلك البيئات حتى اليوم.

وكان الفريقان مقلدين لم يخرجا على الأصول القديمة، وكان جمودهما في شعر الطبيعة على أُمّه، أما الذين ثاروا وهيّؤوا أنفسهم لحمل أعباء الثورة، وهم الخوارج والشيعة فقد شردوا ولم يكن لهم في شعر الطبيعة نصيب، وأما المداحون فقد جمدوا في التقليد، وكان لكل ذلك أسبابه:

١ - أحيا الخلفاء الأمويون وخاصة من بعد معاوية النزاع القبلي، فكان الخليفة يصطنع القبائل التي تناصره، ويستبد بالقبائل التي تعاديه.

٢ - وثارت بين القبائل فتن، وانبعث الماضي بكل ما فيه من ألوان شعرية وخصومات وفخر بالأيام والمواقع، ويتمثل هذا النزاع القبلي، وبعثه بعثاً ضارباً عنيفاً، في قول الأخطل يمدح عبد الملك بن مروان، ويهجو قيساً وبنى كلب ويحرض عليها:

بنسي أميسة إني ناصسح لكسم إن السضعينة تلقاهسا وإن قسدمت وهي أبيات طويلة منها:

ف لا يبيتن ف يكم آمناً زفر ك الغريكمن حيناً ثم ينتشر

ف لا هدى الله قيساً من ضلالتها ولم يزل بسليم أمر جاهلها ولم يربوع فليس لهم وقد نصرت أمرير المؤمنين بنا

ولا لعاً لبني ذكوان إذ عثروا حتى تعايا بها الإيراد والصدر عند التفارط إيراد ولا صدر لما أتاك ببطن الغوطة الخبر

أرأيت جاهلية أمعن من أن يستمع أمير المؤمنين إلى شاعر نصراني ينال من القبائل الإسلامية ويمن على الخليفة بنصر تغلب له؟ إن هذا قد يبدو نابياً، وقد أدى ببعض المتعصبين إلى الطعن على دين بني أمية، لكن الحقائق الأدبية لا توزن بميزان غيرها وفي سبيل الفتنة الأدبية وفي سبيل السياسة يستساغ الكثير، وقد أنكر هذا أحد المسلمين المعاصرين للشاعر وقال لعمرو بن العلاء: يا عجباً للأخطل نصراني كافر يهجو المسلمين، لكن الإحياء للعصبية الجاهلية كان من الوضوح بحيث استحق عجب عمرو من هذا العجب فأجابه: يا لكع لقد كان الأخطل يجيء وعليه جبة خز في عنقه سلسلة ذهب فيها صليب ذهب تنفض لحيته خمراً حتى يدخل على عبد الملك بن مروان بغير إذن.

٣- إحياء الخلفاء الأمويين للعصبية الجاهلية والأدب الجاهلي إحياء لا يأبهون في سبيل هذا الإحياء لشيء ويحيون وسط الحضارة بعقول بدوية، وقد أغدقوا على شعراء المدح أنواعاً من النعيم بالغة، واتخذ كل خليفة شاعراً مختاراً كما أغدق واتخذ الحكام في الجاهلية، بل أشد مما فعلوا.

وترتب على فتنتهم بالحياة الجاهلية وأدبها الفتنة بشعراء الجاهلية وبأوصافها الطبيعية.

- ٤ الخلفاء يشغلون مجالسهم بحديث المفاضلة بين الجاهليين، ويطلبون إلى الشعراء الحياة البدوية بإبلها وصفاً مفصلاً ويطربون للشعر الجاهلي كل الطرب.
- ٥ كانت الناس على دين ملوكهم تطرب للشعر الجاهلي وتشغل نفسها بالمفاضلة بين شعراء الجاهلية، كما كان الوقوف بالأطلال وبكاء الدمن ووصف الرحيل والإبل وما إليها يستهويهم، ويفضلون الشعراء الذين يتبعون الطريق الجاهلي ويعنون بهذه الألوان.
- ٦ كان للرواة حلقات يأوي إليها الناس ليسمعوا من الشعر، وكان الخلفاء يجيزونهم على
   روايتهم كما يجيزون الشعراء، بل أعظم مما يجيزونهم.
- ولم لا يفعل الخلفاء والناس ذلك والشعراء يحتذون القدماء ويجمدون عند أمثلتهم أليس الأصل أحق بالتقدير من الفرع.

### الباب الثالث الفصل الثاني سمات الشعرفي العصر الأموي

تتمثل سهات الشعر في هذا العصر على الأحكام العامة المختصة بالشعر في شكله وأهداف وأساليبه وأغراضه، وقد اتسم هذا الشعر بالسهات الآتية:

1- الذاتية: ونعني بهذه السمة الأهواء والآراء الخاصة والمشاعر الذاتية التي تترجم الأفراح والأتراح التي عاشها الشاعر، وقد بدا الشعر في هذا العصر معبِّراً عن ذات الفرد بسبب عودة النظام القبلي وبسبب القهر الذي عاشه الناس بعد انتقال السلطة إلى الأمويين، فانكب كل شاعر يتحدث عن همومه الخاصة ومشاعره الذاتية كها عند جميل الذي يقول:

يقولون جاهديا جميل بغزوة وأي جهاد غيرهن أريد لكل حديث بينهن بينهن شهيد لكل حديث بينهن شهيد وكل قتيل بينهن شهيد ولم يخرج معظم الشعراء عن هذه الذاتية التي عبروا عنها بألفاظ جزلة أحياناً وغريبة أحياناً أخرى، وفخمة من جهة ثالثة.

٢- التعبير الجمالي: إذ بقي الشعر مهتماً بالتعابير البليغة ومعتمداً على قوة الساعرية ومترسماً طريقة القدماء في تحكيك الشعر وتنقيحه والاعتناء به لفظاً ومعنى على الطريقة الأوسية، كما عند كعب بن زهير والحطيئة والأخطل والفرزدق وجرير.

٣- القوة والاتساع المكاني: وقد حافظ شعراء العصر الأموي على قوة النص الأدبي على الرغم من اتساع الرقعة المكانية له بحيث امتدت خارج الجزيرة العربية إلى الشام ومصر وخوزستان ولم يضعف الشعر كما يزعم المستشرقون والباحثون، بل رقّ.

3- الثنائية: التي تمثلت في شعر المدن والبادية، وثنائية معارك شعراء الأمويين ثنائية الغزل الحسي والعذري، وما يتميز به من سهات في كل منهها وثنائية السهولة والغرابة كها في شعر جرير والفرزدق، وثنائية استخدام القصيد من جهة والرجز من جهة.

ومن ثنائيات الغزل قول جميل بن معمر:

وما ذكرتك النفس يا بثن مرة تسسوّف ديني وهي ذات يسارة بينها يقول عمر بن أبي ربيعة:

من الدهر إلا عادت النفس تتلف فحتى متى دَيْني لديها يسسوّف

ليت هنداً أنجزتنا ما تعد وشفت أنفسنا عما تجد واستبدت مرة واحدة إنها العاجز من لا يستبد

٥- المتعمق والمتخصص: وقد جاءت هذه الخصيصة من اختلاف ثقافة الشاعر عها كانت عليه ومن انتشار الأحزاب السياسية، فكانت القصائد الهاشمية والأموية والخارجية، كلُّ بحسب معتقده وفكره إضافة إلى أن شعراء آخرين تخصصوا في موضوعات معينة، كتخصص ابن ربيعة بالغرل وذي الرمة بالوصف والخوارج بالسياسة الخاصة بالملك، وكذلك جعل الشعر يستمر في نموه وارتقائه.

## الباب الثالث الفصل الثالث أغراض الشعرفي العصر الأموي

نظراً لتغيُّر القيم الاجتهاعية والإنسانية في عصر صدر الإسلام والعصر الأموي عمّا كانت عليه، ونظراً لاستمرار قسم من هذه القيم فقد استمر الشعراء في الحديث عن أغراض متنوعة منها ما هو تقليدي، ومنها ما هو مستحدث تبعاً لمدى التأثر الذي طرأ على شخصية الشاعر، وأهم الأغراض التي كتب بها الشعراء في هذا العصر:

1- الفخر والحماسة: نقصد بالحماسة التعبير عن عمق الشجاعة والجرأة لدى الشاعر، ونقصد بالفخر ذكر الصفات التي يتمايز بها الناس ضمن أعراف معينة، وقد اتجه الفخر عند شعراء العصر الأموي اتجاهين، اتجاه تشرب بروح الإسلام وترك وراءه الولاء القبلي، ولم يعد يفتخر بالعصبية القبلية، بل ركز على معان جديدة للفخر تتمثل في:

١ \_ الحرص على نيل الشهادة.

٢ \_ الفخر بانتصار المؤمنين.

بالإضافة إلى القيم التي أبقى عليها الإسلام والتي جاء الرسول عليه السلام متماً لها: (إنها بعثت لأتم مكارم الأخلاق) افتخر الشعراء بقيم الجاهلية مثل إكرام الضيف والعفة والشجاعة... وغيرها.

يقول بيهس بن صهيب مفتخراً باستقبال الضيوف:

ما ينبح الكلب ضيفي قد أُسبّ إذا ولا أقول لأهلي أطفئوا النارا من خشية أن يراها جائع صرد إني أخاف عقاب الله والنارا ويقول أبو الأسود الدؤلي مترفعاً عن الجهل:

وإني ليثنيني عن الجهل والخنا وعن شتم ذي القربى خلائق أربع

حياء وإسلام وبقيا وأنني كريم ومثلي قد يضر وينفع وهناك اتجاه عاد إلى التفاخر بالآباء في الجاهلية بعد أن أعاد الأمويون نزعات القيسية واليهانية، يقول الطّرمّاح بن حكيم مفتخراً بقومه الأسد واليمنية:

لنا من مجازي طيّئ كلّ معقل عزين إذا دار الأذليين حلّب تِ لنا نسوة لم يجر فيهن مقسم إذا ما العذارى بالرماح استحلتِ إلى أن يمدح قومه قائلاً:

به الله النبي وأثبت عرى عقد الإسلام حتى استمرت وهذا أبو محجن الثقفي يفخر بكرم السيوف، وإسباغ الدروع وبوقائع عشيرته في القادسية:

لقد علمت ثقيف غير فخر بأنا نحن أكرمهم سيوفا وأكثرهم دروعا الوقوفا وأكثرهم وإذا كرهووا الوقوفا أما الخوارج فقد تنكروا للعصبية القبلية وللتفاخر بالأنساب وأن لا شرف للمرء إلا بتقواه:

أبي الإسكلام لا أب لي سواه إذا هتف وا ببك رأو تميم دع في القوم ينصر مُدّعيه فيلحقه بذي النّسب الصميم وما كرم ولو شرفت جدود ولكنّ التقيّ أخو الكريم

٢ ـ المديح: جاء الإسلام لينفي وليبعد صفة التكسب عن الشعراء من خلال قول الرسول عليه الصلاة السلام (احثوا في وجوه المادحين التراب)، ولكن المدح عاد إلى ما كان عليه في العصر الأموي، فقد اتجه هذا المدح إلى الخلفاء والولاة والأمراء وأخفى الشعراء على محدوحيهم صفات التقى والورع وهماية المسلمين والذود عن حرماتهم، وإن بقي المدح أحياناً يشرئب إلى صفات المدح عند الجاهلين، يقول الأخطل مادحاً بني أمية:

حشد على الحقّ عيافو الخنى أنف إذا ألمت بهم مكروهة صبروا

أعطاهم الله جدّاً ينصرون به لا جدّ إلا صغير بعد محتقر و تقول ليلى الأخيلية مادحة الحجاج:

إذا هبط الحجاج أرضاً مريضة تتبّع أقصى دائها فشفاها شفاها من الداء العضال الذي بها غلام إذا هز القناة سقاها و قد استنكر عمران بن حطّان المدح التكسبي قائلاً:

أي المادح العابد ليعطى إن لله ما بأيدي العباد العب

٣ - الهجاء: غض الأمويون الطرف عن هجاء من خالف سياستهم، بل شجعوا هذا الفن بصورته القبلية الذي فرّخ لنا فن النقائض والذي هو من أشبع صور الهجاء العربي، فهذا هو يزيد بن معاوية يشجع الأخطل التغلبي على هجاء الأنصار وأمّنه من غضب والده معاوية:

خلو المكارم لستم من أهلها وخذوا مساحيكم من النجار ذهبت قريش بالمكارم كلها واللوم تحت عمائه الأنصار وهكذا عادت العصبية القبلية، وما تحمله من هجاء قبلي مثّله الطرماح بن الحكيم الطائي عندما هجا بني تميم قوم الفرزدق بعد أن خضعت هذه القبيلة ليزيد بن المهلب:

أقرت تمسيم لابن دهمة حكمه وكانت إذا سبّت هوانا أمرّت أفخراً تميم الله في المسرّت ولؤماً إذا ما المسرفية سلّت ولوماً إذا ما المسرفية سلّت ولسو خرج الدجال ينشدُ ذمَّة لزافت تمسيم حوله واحزألَّت لعمري لقد سارت سجاح بقومِها يَكُرُّ على صَفَّيْ تمسيم لولَّت كما أن الهجاء بين الأحزاب السياسية استعرت ناره وتحول إلى نقاش سياسي.

٤ ـ فن النقائض: النقيضة في الشعر هي قصيدة يقولها شاعر من الشعراء في هجاء شاعر
 آخر مع قومه، فيرد الشاعر الثاني بنقيضة أخرى تظهر مخازي الأول وقومه، تكون على الروي

نفسه والقافية ذاتها، وإن اختلفت بعض الحركات والقوافي أحياناً، وموضوعها الشتم والسباب والقذف وعدم مراعاة الحُرم والأعراف، وقد كانت النقائض استمراراً لما حدث في العصر الجاهلي من مناقضات، كما حصل بين حسان والزبعرى، عندما ذكر ابن الزبعرى أخت حسان بن ثابت (عمرة) وقد نشأ هذا الفن وتطور في العصر الأموي بفعل عوامل اجتماعية وسياسية وعقلية.

١ ـ أما العوامل الاجتماعية فتنطلق من الفراغ الداخلي الذي أحدثه الأمويون في نفوس الناس، فمالوا إلى الفراغ.

٢ ـ أما العوامل العقلية فتتمثل في نمو العقل العربي ونمو الجدل والمناظرة في العقائد
 والتشريع وأحقية الخلافة.

٣ \_ وأما العوامل السياسية فتتمثل في محاولة الأمويين صرف الناس عن أمور الحكم وإشغال بعضهم ببعض.

لقد كانت النقائض في العصر الأموي استمراراً للهجاء القبلي في الجاهلية، وكان يبعثها عادة خلاف بين قبيلتين أو أسرتين فينتصر شاعر لقومه أو أحلاف قومه، فيرد عليه شاعر من هؤلاء، فيعود الأول إلى الرد عليه، ثم يلتحم الهجاء ويستطير، ولقد أذكى هذه النزعة في الشعراء قيام الأحزاب وتقرب هؤلاء الشعراء إلى الخلفاء والأمراء بهجاء خصومها تكسباً للهال.

ولقد دلت النقائض على أن الجمية الجاهلية ظلت ذات أثر في النفوس حتى بعد أن انتشر الإسلام، إلا أن شعراء النقائض لم ينسوا، في غمرة نزاعهم القبلي المحلي، إن يشيدوا بعظمة العرب وأن يشيروا إلى اتساع الفتوح الإسلامية، وخصوصاً في المشرق: في فارس والهند والصين، ولعل مجموع الشعر الأموي يدلنا على أن البداوة ظلت غالبة على المجتمع الأموي، وأن الشعر الأموي مملوء بالمفاخر الجاهلية والبدوية كالفخر بالأنساب وبأيام العرب (ومعاركهم الجاهلية) وبالكلام على الثأر، وظل شعراء المناقضات حتى أواخر العصر الأموي يعدون الحياة الحضرية في باب المعايب العربية، فالأخطل قد هجا الأنصار؛ لأنهم زراعون، وجرير ظل إلى آخر حياته يهجو مجاشع؛ لأنهم قيون (حدادون)، ذلك لأن القيانة (الحدادة) وسائر الصناعات إنها كان يقوم بها العبيد في العصر الجاهلي.

ولكن الشعر الأموي امتلاً أيضاً بالألفاظ الإسلامية والآراء الإسلامية، وذكر جرير والفرزدق وغيرهم الصلاة والحج في شعرها واقتباسهم كلهم من القرآن الكريم ظاهر.

وللنقائض قيمة لغوية لا شك في ذلك، فشعراء المناقضات قد حفظوا اللغة العربية صافية كما كانت في الجاهلية، فالألفاظ التي حفظت لنا، في النقائض كانت كثيرة، وكان أكثرها غريباً متصلاً بالمعاني الجاهلية القديمة، بل لعل قسماً من ألفاظ النقائض كانت أكثر غرابة من ألفاظ المعلقات.

وكانت النقائض تقليداً واضحاً للمعلقات خاصة: تقليداً في شكل القصيدة وفي كثرة أغراضها وطول نفسها، وفي كثير من خصائصها الأخرى كالفخر بالأنساب والهجاء القبلي والنسب في مطالع القصائد وكالغزل البدوي، عفيفاً وصريحاً.

ومع أننا لا نعجب بالنقائض من الناحية الخلقية والاجتهاعية، فإننا لا ننكر إن شعراء المناقضات قد أضافوا إلى الشعر العربي فناً جديداً هو فن الشعر السياسي، أو أنهم على الأصح قد وسعوا هذا الفن، الذي ظهرت طلائعه منذ الجاهلية عند النابغة خاصة، توسيعاً جعله فنا جديداً، والنقائض قد قامت على ((التكسب)) بخلاف أكثر الشعر الجاهلي، إن شعراء النقائض عموماً لم يميلوا إلى حزب دون حزب بدافع المبدأ والعقيدة، بل مالوا إلى كل حزب كان يفيض عليهم بالعطايا.

وقد كان السبب المباشر في ظهور هذه النقائض أن شاعراً يربوعياً هجا جريراً فانقض عليه جرير بالهجاء فاستغاث اليربوعي بالبعيث المجاشعي فأغاثه فهجا جريراً، فانصب جرير على مجاشع وأفحش بذكر النساء فاستغاثت نساء مجاشع بالفرزدق فهجا جريراً، وهكذا تكاملت حلقة المناظرة، وأصبح هذا الفن الذي دام خسين عاماً من أقبح فنون الشعر العربي بحيث أبرز هذا الفن مدى التراجع الذي حلّ بالشعر العربي بعد مرور خسين عاماً على دعوة الرسول عليه السلام، يقول الفرزدق مفتخراً بشرفه وأصله وعزة بيته:

إن الذي سمك السماء بنى لنا بيتاً دعائمه أعرز وأطول ول بيتاً بناه المليك وما بنى حكم السماء فإنه لا ينقل بيتاً زراة محتب بفنائسه ومجاشع وأبو الفوارس نهشل

وقد أجابه جرير قائلاً:

أخرى الذي سمك السماء مجاشعا وبنى بناءك في الحضيض الأسفل إنسي بنى بنى لي في المحارم أولي ونفخت كيرك في الزمان الأول ومن المناقضات التي انتشرت في ذلك العصر ما قاله الفرزدق معتداً بعقول قومه الراجحة في أيام الحرب:

أحلامنا ترن الجبال رزانة وتخالنا جناً إذا ما نجهال وقد نقض جرير ذلك في قصيدة:

أبل غ بن وقب ان أن حل ومهم حفّ ت ف ايزن ون حب خردل وقد كان الفرزدق هجّاءً مقذعاً يجاهر بها لا يحلّ من النساء فيذكر في هجائه ما يعف عن ذكره كها حصل معه في المدينة المنورة من ذلك:

هما دلتاني من ثمانيين قامة كما انقض باز أقتم الريش كاسره فردّ جرير متهكماً وساخراً:

تـــدليت تـــزني مـــن ثمانـــين قامـــة وقــصرت عــن بــاع العــلا والمكــارم ويقال: إن الأخطل التغلبي قد حكم للفرزدق بالسبق على جرير بعــد أن أغـراه بـشر بـن مروان والي العراق بأن ينحاز إلى الفرزدق بعد أن حكم بالسبق لجرير.

يقول الأخطل:

اخــسأ إليــك كليــب إن مجاشـعا وأبـا الفــوارس نهــشلاً أخــوان وإذا ســمعت بــدارم قــد أقبلـوا فــاهرب إليــك مخافــة الطوفـان فيرد عليه جرير:

يا ذا الغباوة إن بـشراً قـد قـضى ألا تجـوز حكومـة النـشوان تـدعو الحكومـة في بنــي شـيبان

٥- فن الرشاء: وهو فن استمر في العصر الأموي على ما كان معروفاً عند الجاهليين، فندبوا وعزّوا أحياءهم وإن تغيرت مناقب التأبين وتبدلت شائلها فأصبح المرثي يتصف بالتقوى والإيان والخير والبر والرحمة والهداية والطهر.

وقد يتناول الرثاء زوجة محببة لدى الشاعر تمنعه العادات أن يزور قبرها فيقول:

لــولا الحياء لهـاجني استعبار ولــزرت قــبك والحبيب يــزار

ولهت قلبى إذ علتنى كبرة وذوو التمائم من بنيك صغار

صلى الملائكة الذين تخيروا والصالحون عليك والأبرار

أما رثاء الخوارج فيصف مناقب العُباد من قيام الليل وصيام النهار، يقول عمر بن الحصين راثياً عبد الله بن يحيى وأبا حزة الخارجي:

كم من أخ لك قد فجعت به قوام ليلته إلى الفجسر متاوه يتلو و ارع مسن آى القران مفرع الصدر

7- قصائد الانتصارات: نظراً لكثرة الغزوات والحروب الداخلية والخارجية التي خاضها العرب بعد الإسلام، فقد كتب الشعراء الذين خاضوا تلك المعارك قصائد تمثل الانتصارات.

٧- شعر الشكوى: عبر الشعراء في العصر الأموي عن التظلّم واليأس من سوء العلاقات الاجتماعية وتوزيع الأموال والمناصب السياسية، فقد أخذ بالتحول البطيء باتجاه التخلي عن القيم الإيجابية التي كان الإسلام قد بدأ بغرسها في نفوس الناس.

وهذا هو الراعي النجدي يتوجه إلى الخليفة عبد الملك بن مروان منشداً إياه شكواه الشعرية من جباة الضرائب الذين جلدوا قومهم بالسياط لعجزهم عن دفع الضرائب:

أخليف ة الرحمن إنا معشر حنفاء نسجد بكرة وأصيلا عسرب نرى لله في أموالنا حتى الزكاة منزلاً تنزيلا إن السعاة عصوك يوم دعوتهم وأتوا دواهي لوعلمت ونحولا

أخذوا العريف فقطعوا حيزومه بالأصبحية قائماً مغلولا إن السنين أمرتهم أن يعدلوا للم يفعلوا عما أمرت فتيلا وهذا الشاعر كعب الأشقري يستغيث بعمر بن عبد العزيز متظلماً من عماله:

إن كنت تحفظ ما يليك فإنها على أرضك بالبلاد ذئاب لن يستجيبوا للذي تدعوله حتى تجلّد بالسيوف رقاب النقران النقران الله عصر بني أمية حتى تصبح المدينة ومكة مركزين مهمّين من مراكز الشعر، وحتى تتحضرا تحضراً واسعاً، وتغرقا إلى آذانها في الرقة والنعيم، بتأثير ما صب فيها من أموال الفتوح والرقيق الأجنبي، وأخذ هذا الرقيق يسد حاجة الشباب المتعطل من اللهو بها كان يقدم له من غناء وموسيقا، وقد شاعت في هذا الجو المعطرة أنفاسه بالموسيقا موجة واسعة من المرح، ورقيت الأذواق ودقت الأحاسيس وعاش الشعراء للحب والغزل فهو الموضوع الذي كان يطلبه المغنون والمغنيات ويستهوي الناس من رجال ونساء، وبذلك كادت تختفي من المدينتين الموضوعات الأخرى للشعر، فقلها نجد فيهها مدياً أو هجاء، إنها نجد الغزل يشيع على كل لسان.

وأخذ يتطور بتأثير الغناء الذي عاصره تطوراً واسعاً، إذ أصبحت كثرته مقطوعات قصيرة، وعدل الشعراء إلى الأوزان الخفيفة من مثل الرمل والسريع والخفيف والمتقارب والهزج والوافر، وليس ذلك فقط ما أثر به الغناء الأموي في الغزل الذي عاصره، فقد دفع الشعراء إلى اصطناع الألفاظ العذبة السهلة، حتى يرضوا أذواق المستمعين في هذا المجتمع المتحضر الذي يخاطبونه.

وكانت هذه أول دفعة قوية نحو العربي، وهو احتجاج بالكلمة والسلاح، غير أنها تتخذ طابعاً جماهيرياً واسعاً ومنظماً ليكتب لها النصر، وهي مع ما حملته من أمل في تحرير الإنسان من الظلم لم تخل من مواقف سلبية تجلت في كره شعرائها للمجتمع وانعزالهم عنه، وحقدهم على الناس، والتهاسهم حلولاً غير مجدية في حل مشكلتهم الاجتهاعية، تصفية الشعر العربي من ألفاظه البدوية الجافية، ولم يختلف هذا الغزل الجديد عن الغزل الجاهلي القديم في صورته

الموسيقية والأسلوبية فحسب، فقد أخذ يختلف أيضاً في صورته المعنوية، إذ لم يعد تشبيباً بالديار وبكاء على الإطلال، كما كان الجاهليون يصنعون في جمهور غزلهم، بل أصبح غالباً تصويراً لأحاسيس الحب التي سكبها المجتمع الجديد في نفوس الشعراء، وهو مجتمع ظفرت فيه المرأة العربية بغير قليل من الحرية، فكانت تلقي الرجال وتحادثهم، وكانت، شأن المرأة في كل عصر، تعجب بمن يصف جمالها وتعلق القلوب بها، وكان الناس رجالاً ونساء في مكة والمدينة يقبلون على شعر الغزل.

وأخذ الشعراء يخضعون ملكاتهم وعواطفهم له، ومنهم من لا يتحفظ، بل يصرح بحبه وزياراته لمحبوباته، وهم الجمهور الأكثر، وعلى رأسهم عمر بن أبي ربيعة والأحوص والعرجي، فهم جميعاً يطلبون المرأة ويلحون في الطلب، وهم جميعاً يلقون من حولها شباك الإغراء، وبلغ من تيه عمر في ذلك أن رأيناه يصورها متهالكة عليه تتضرع إليه وتستعطفه.

أولاً: أسباب ازدهار الغزل في العصر الأموي:

أ ـ الأثر الإسلامي: الذي أحدث تغييراً كبيراً في حياة الإنسانية بشكل عام والعرب بشكل خاص، وذلك من خلال النصوص القرآنية التي تدعو إلى رفعة حياة المرأة، ودعوة الرجل أن يترفق بها: ﴿وَعَاشِرُ وهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ﴾ [سورة النساء: ١٩]. ﴿وَمِنْ آَيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ الرجل أن يترفق بها: ﴿وَعَاشِرُ وهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ﴾ [سورة النساء: ١٩]. ﴿وَمِنْ آَيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَة ﴾ [سورة الروم: ٢١]. فقد أحكم الإسلام الرابطة بين الرجل والمرأة عن طريق المودة والتعاطف، وكان أثره في الحياة الروحية والعاطفية من خلال عاطفة الحب الفطرية التي سما بها وأسبغ عليها ثوباً من العفة؛ ما دفع الكثير من الشعراء في نجد والحجاز على إخصاب معاني الغزل ودفع بعضهم على ترويض نفسه لاحتال الصبر على كرب الحب، حتى اعتبروا أن حبهم قدر من الله تعالى ليس لهم أن يقفوا في وجهه.

فقلت له فيها قضى الله ما ترى على وهل فيها قضى الله من ردّ ب الغناء الذي انتشرية الحواضر الإسلامية: بسبب تدفق الموالي والأرقاء على الحواضر وانتشر الكثير من المغنين الذين لا حاجة لذكر أسهائهم، وهذا ما يفسر نزوع شعراء الغزل في هذه الحواضر إلى الغزل الماجن على نقيض شعراء البادية.

ج. الفراغ: الذي نشَّأ قيام الدولة الإسلامية بالقضاء على المنازعات القبلية وعصبياتها والفخر القبلي والمجاء القبلي ومنع شعراء نجد والحجاز من المشاركة بالأحداث السياسية.

د ـ الثراء: الذي تدفق عن طريق الفتوح الإسلامية وما أفاءته على المسلمين من غنائم، وما أغدقه بنو أمية من مال على أشراف مكة المكرمة والمدينة المنورة والقبائل النجدية والحجازية، وكذلك المال الذي جاء عن طريق التجارة بين الشام واليمن، وهذا ما جعل الناس ينغمسون في اللهو.

هـ - تطور المجتمع الحجازي: بسبب اختلاط الأعاجم بالعرب وظهور نزعتين الجتماعيتين هما:

١ \_ نزعة زاهدة

٢ ـ نزعة لاهية

حتى أن بعض الزهاد قالوا الغزل نازعين فيه إلى العفة.

ومحاكاة الشعراء بعضهم في قول الغزل مع خلوهم من تجارب عشق حقيقية، حتى قيل: إن كثير عزة كان مدعياً ولم يكن عاشقاً، وكما في تقليد الشعراء لمجنون ليلى في ادعاء الجنون في الحب.

# ثانياً: أنواع الغزل في العصر الأموي:

شاع في العصر الأموي ثلاثة أنواع من الغزل (العفيف العذري)، (الصريح العمري)، (التقليدي النسيب).

#### ١- الغزل العذري:

آ- تعريف الغزل العدري؛ وينسب إلى قبيلة عذرة القضاعية اليمنية التي كانت تنزل وادي القرى شهال الحجاز والتي كان أبناؤها مشهورين بهذا النوع من الغزل، وقد ذكر ابن قتيبة في كتابه "الشعر والشعراء"، أن الجهال والعشق في عذرة كثير، وهو امتزاج للظاهرة البدوية مع العفة الإسلامية بحيث جعلت هذه الظاهرة منزهة عن الدوافع الجسدية، وهو يختلف عن الحب الأفلاطوني الذي يقوم على النظرة الفلسفية، كها يختلف عن الحب الصوفي

الذي يتجه فيه المحب إلى الـذات الإلهية، وقد رأى الباحثون أن هذا الحب تجسيد لعقدة المازوخية القائمة على التلذذ بالألم والعذاب، وإن كان البعض يروي أو يرى أن في هذا الحب سمواً من خلال سهاته التي تتمثل بالعفة وتوقد العاطفة والديمومة والوحدانية والمعاناة والشكوى والخضوع المطلق لسلطان المحبوب، وتعني ملازمته والحرص على رضاه والقناعة به والإعراض عن أقوال العذال فيه، وإكبار المرأة من خلال وصف محاسنها القيمية لا الجسدية غزل نقى طاهر ممعن في النقاء والطهارة.

وقد نسب إلى بني عذرة إحدى قبائل قضاعة التي كانت تنزل في وادي القرى شهائي الحجاز؛ لأن شعراءها أكثروا من التغني به ونظمه ويروى أن سائلاً سأل رجلاً من هذه القبيلة: ممن أنت؟ قال: من قوم إذا عشقوا ماتوا، ويروى أيضاً أن سائلاً سأل عروة بن حزام العذري صاحب عفراء: أصحيح ما يروى عنكم من أنكم أرق الناس قلوباً؟ فأجابه: نعم، والله لقد تركت ثلاثين شاباً قد خامرهم الموت ومالهم داء إلا الحب، ولم تقف موجة الغزل العذري لهذا العصر عند عذرة وحدها، فقد شاع في بوادي نجد والحجاز، وخاصة بين بني عامر، حتى أصبح ظاهرة عامة تحتاج إلى تفسير.

ولا شك في أن تفسيرها يرجع إلى الإسلام الذي طهر النفوس وبراها من كل إثم، وكانت نفوساً ساذجة لم تعرف الحياة المتحضرة في مكة والمدينة ولا ما يطوى فيها من لهو وعبث، وهي من أجل ذلك لم تعرف الحب الحضري المترف ولا الحب الذي تدفع إليه الغرائز، فقد كانت تعصمها بداوتها وتدينها بالإسلام الحنيف ومثاليته السامية من مثل هذين اللونين من الحب، وإنها تعرف الحب العفيف السامي الذي يصبي المحب بناره ويستقر بين أحشائه، حتى ليصبح كأنه محنة أو داء لا يستطيع التخلص منه ولا الانصراف عنه.

وفي كتاب الأغاني من هذا الغزل مادة وفيرة نقرأ فيها لوعة هؤلاء المحبين وظمأهم إلى رؤية معشوقاتهم ظمأ لا يقف عند حد، ظمأ نحس فيه ضرباً من التصوف، فالشاعر لا يني يتغنى بمعشوقته، متذللاً متضرعاً متوسلاً، فهي ملاكه الساوي، وكأنها فعلاً وراء السحب، وهو لا يزال يناجيها مناجاة شجية، يصور فيها وجده الذي ليس بعده وجد وعذابه الذي لا يشبهه عذاب، وتمضي الأعوام لا ينساها، بل يذكرها في يقظته ويحلم بها في نومه، وقد يصبح

كهلاً أو يصير إلى الشيخوخة، ولكن حبها يظل شاباً في قلبه، لا يؤثر فيه الزمن ولا يرقى إليه السلوان، حتى ليظل يغشى عليه، بل حتى ليجن أحياناً جنوناً إذا كان الشاعر الجاهلي يعيش متمثلاً الفروسية والمرأة فإن الشاعر في العصر الأموي قد عايش مبدأ جديداً رفع من شأن المرأة وبوأها مكانة مرموقة لأسباب كثيرة؛ ذلك أن الشعر الغزلي قد تطور في هذا العصر لأسباب عدّة:

# يقول جميل بثينة:

لا والنفي تستجد الجباه له مالي بها دون ثوبها خبسر ولا بفيها ولا هممت به ما كان إلا الحديث والنظر ويقول كثير عزة:

أريد لأنسسى ذكرها فكأنها تمثّ لُ لي ليلى بكل سبيل ويقول جميل بثينة:

لقد فضلت حسناً على الناس مثلها على ألف شهر فضلت ليلة القدر ويقول ابن حزام:

وإني لأهوى الحشر إذا قيل إنني وعفراء يوم الحشر ملتقيان في اليت محيانا جميعاً وليتنا إذا نحن متنا ضمّنا كفنان ويقول جميل بثينة:

وماذا دها الواشون إلا كرامة عليّ وما زالت مودتها عندي ب ـ سمات الغزل العذري:

إذ كان الغزل العذري صدى للخيبة والإخفاق في الوصول إلى المحب وصدى للمعاناة الصادقة في هذا الحب، فإن الشعر قد تلون بالحزن واليأس الذي صفاه الشعور الديني ومازجه ضرب من الإذعان لقضاء الله تعالى، فإنه اتسم بن

١ عن أمور تخدش الحياء
 أو تلوث الطهر الأنوثي، حسب الشاعر أن يكون قريباً ممن يحب يحدثه وينظر إليه فقط.

يقول جميل بن معمر:

لا والندي تستجد الجباه له مسالي بدون ثوبها خسبر ولا بفيها ولا همست به مساكان إلا الحديث والنظر ما حديث والنظر على مر الأيام، يقول جميل بن معمر:

وهل هكذا يلقى المحبون مثل لقيت بها أم لم يجد أحد مثل ٣ - الديمومة: لكون هذا الحب شعلة دائمة التوقد فهو لا يسلو حبيبته ولا يعرض عنها، يقول كثير عزة:

أريد لأنسسى ذكرها فكأنها تمثل لي لسيلى بكل سبيل عند الريد النية في الحب: لأن الشاعر العذري يقف فؤاده على امرأة واحدة لا يحب سواها، يقول قيس بن ذريح:

فتنكر عيني بعدها كل منظر ويكره سمعي بعدها كل منطق منطق منافر المعاناة والشكوى المتصلة: إذ لا يتذوق الشاعر العذري طعم الراحة لما يعانيه من عذاب حبه اليائس، فإذا هجره المحبوب ضاقت به الدنيا وتحولت حياته إلى جحيم مستعر، يقول المجنون:

فوا كبداً من حب من لا يجبني ومن زفرات ما لهن فناء ٦- الخضوع المطلق لسلطان المحبوب: بحيث يذعن الشاعر العذري لهوى محبوبته دون تذمر فهى كالسحر لا يستطيع منه فكاكاً، يقول مجنون ليلى:

هـــي الــسحر إلا أن للــسحر رقيــة وإني لا ألفــي لهــا الــدهر راقيــا ٧٠ تمني ملازمة المحبوب: طيلة الدهر وحتى بعد المات، يقول ابن حزام:

وإني لأهوى الحشر إذ قيل إنني وعفراء يوم الحشر ملتقيان فياليت محيانا جميعاً وليتنا إذا نحن متنا ضمنا كفنان

٨- القناعة في الحب: فهو لا يرجو من محبوبته سوى النظر والحديث والأماني والنظرة العابرة، يقول جيل:

ولو أرسلت يوماً بثينة تبتغي يميني ولوعزت عليّ يميني لأعطيتها ما جاء يبغي رسولها وقلت لها بعد اليمين سليني ١٠- الإعراض عن قول العذال: فهو يسخر من عاذليه ومن أقوال الوشاة ولوم اللائمين ونصائحهم التي لا تزيده إلا تعلقاً بمن يحب

وما زادها الواشون إلا كرامة عليّ وما زالت مودتها عندي الدوصف محاسن المجب: بها يلائم الهوى العفيف من القدود والعيون:

مفلجـــة الأنيـــاب لـــو أن ريقهــا يــداوى بــه المـوتى لقــاموا مــن القــبر ١٢ ـ إكبار المرأة؛ لأن الشاعر العذري لا يرى في المرأة وسيلة لتحقيق المتع الحـسية، فهـي شطر من روحه لا يعيش دونها.

17 ـ التأثر بالمعاني الإسلامية والقرآنية: في إثراء الجانب الفكري كجعل جميل فضل بثينة على النساء كفضل ليلة القدر على سائر الليالى:

لقد فضلت حسناً على الناس مثلها على ألف شهر فضلت ليلة القدر ج . الخصائص الفنية للشعر العذري:

١ \_ تشابه أساليب الشعراء.

٧\_ تشابه معانى الشعراء.

٣ عدم اتضاح شخصية فنية متميزة للشاعر.

٤\_ بروز الشعر العذري كتيار سائد في الحجاز.

٥ - محاكاة كل شاعر لمن سبقوه في هذا الفن.

٦- الإغارة على معاني الغير.

٧- الإغارة على أساليب الغير.

٨\_ جريان شعرهم على الطبع.

٩\_ إيثار السهولة والبساطة.

١٠ ـ لا تأنق ولا تنقيح للشعر.

١١ ـ تصوير المواجد بأقرب لفظ وأيسر عبارة.

١٢ ـ مجانبة الألفاظ الغريبة المستكرهة.

١٣\_ مراعاة الرقة والعذوبة.

١٤ ـ توفير القيم الموسيقية للشعر.

١٥\_ الحرص على الصراحة.

١٦\_ صدق التصوير.

١٧ ـ بروز الطابع البدوي في الشعر.

١٨\_ سذاجة المعاني وعفويتها.

١٩ ـ التجديد في المعاني الغزلية.

٠ ٢ ـ الوحدة العضوية للنص الغزلى.

٢١ ـ جاء بناء القصيدة أشد تماسكاً وتلاحماً.

٢٢ ـ بروز صدى القرآن الكريم:

أ\_ في معاني القصائد.

- و تهذيب الألفاظ.

ج ـ وإثراء الصور.

د ـ وطرق الأداء.

#### ٢- الغزل الصريح ((العمري)):

نظراً لاعتهاد الأمويين سياسة صرف الناس عن الخلافة فقد أغدقوا على أبناء الحجاز الأموال وأعادوا خارطة العصبية القبلية إلى واقع الجزيرة، فاتجه قسم كبير من أبناء الحجاز إلى اللهو والترف والتألق في المأكل والملبس والمسكن، فانتشر الغناء وكثرت المغنيات وغلب على قسم كبير من شعراء مكة والمدينة الغزل الصريح الذي يتحسس جمال المرأة جسدياً، ولكنه على رأي الأدباء بقي أسير دوافع جمالية لا دوافع جنسية، إذ إن كثيراً من هؤلاء الشعراء يجدون متعة في مجالسة النساء والتحدث إليهن، ولا يتعدون ذلك وإن كان ذلك محرماً شرعاً، وقد اتسم هذا الغزل الصريح بسهاتٍ متمثلة بالصراحة في وصف علاقة الشاعر بفتاته وتصوير محاسنها، ووصف معاناته بعاطفة سطحية سريعة الانطفاء، ذلك أن هؤلاء الشعراء وتصوير من امرأة واحدة، إضافة إلى نزعة الاستعلاء التي تستحوذ على نفوسهم، من ذلك قول عمر بن أبي ربيعة في محاسن محبوبته:

حين تجلوه أقساح أو بسرد حورٌ منها وفي الجيد

غدادة تفتر عن أشنبها و لها عينان في طرفيها وأيضاً قوله:

لا تــــديمي نحـــوه النظــرا فـــوعيت القـــول إذ وقــرا إن قــضي مــن حاجــة وطـرا ئــــم قالــــت للتـــي معهـــا خالـــــــــا أخــــت في خفـــر إنــــه يــــا أخــــت يـــــصرمنا

وقد برز من شعراء هذا الاتجاه: عمر بن أبي ربيعة، عبد الله بن عمر العرجي، الحارث بن خالد المخزومي، أبو دهبل الجمحي، عبد الله بن محمد الأنصاري.

أ- ماهيته: الغزل الصريح الذي كان يصدر عن شعراء الحواضر كعمر بن أبي ربيعة والأحوص والعرجي لا يمثل عاطفة الحب بدلالتها الدقيقة، فالحب إنها هو رباط عاطفي بين شخصين يرغب كل منهما في ملازمة صاحبه، ولا يبغي عنه بديلاً، أما التعلق بعديد من النساء في آنٍ واحد فلا يصح أن يسمى حباً، وكذلك تلك العاطفة الآنية السريعة الذبول والانطفاء

ليست من الحب في شيء، فالحب يبنى على التعلق بامرأة واحدة وعلى استمرار هذه العاطفة وصدقها نعم نحن لا نذهب إلى أن هذه العاطفة ينبغي أن تكون سرمدية لكي تستحق أن تسمى حباً، ولكن الاستمرار سمة أساسية من سات الحب الصادق والتقلب العاطفي ليس من آيات هذا الحب.

فغزل عمر وإضرابه لم يكن إذن صدى بالمعنى الذي حددناه، وإنها كان صدى الغريزة الجنسية والشهوة والميل الفطري إلى الجنس الآخر، وكان هؤلاء الشعراء ينشدون لدى المرأة المتعة العابرة واللهو، ومن هنا كانت عواطفهم سرعان ما يدب إليها الملال والفتور بدافع الارتواء والإشباع فتنطفئ جذوتها، فلا يلبثون أن يتحولوا إلى امرأة أخرى خليقة بأن تعيد الحرارة إلى عواطفهم.

على أنه من الإنصاف أن نسجل هنا ملاحظتين:

الأولى: أن هؤلاء الشعراء لم تكن دوافعهم جنسية محضاً، وإنها كان إلى جانبها دوافع جمالية تعلل سعيهم وراء النساء، فالشاعر كان إذا وقعت عينه على نموذج للجهال الرائع فتن به، كما يفتن كل ذي حسِّ جمالي بتمثال أبدع النحات في تصويره أو بلوحة من روائع الفن، ويؤكد هذا التعليق.

والثانية: أن ما ينشده هؤ لاء الغزليون من النساء لم يكن دائماً المتعة الجنسية، وإنها كانوا يجدون كذلك متعة كبيرة من مجالسة النساء والتحدث إليهن، ويقنعون في غالب الأحيان بمتعة الحديث لا يتوخون شيئاً سواها، فإن كل ما يتصل بالمرأة كان يبعث فيهم اللذة والنشوة، وهم في هذا الجانب يقتربون من شعراء الغزل العذري الذين كانوا يجدون في مناجاة من أحبوا لذة أي لذة، ويصور هذه اللذة التي كان يجدها في مناجاة شعراء الغزل الصريح في محادثة النساء ما رواه أبو الفرج في الأغاني عن عمر فقد روي عنه قوله: لقيتني فتاتان مرة فقالت لي إحداهما: ادن مني يا ابن أبي ربيعة أُسرُّ إليك شيئاً فدنوت منها ودنت الأخرى فجعلت تعضنى، فها شعرت بعضٌ هذه من لذّة تلك.

وقد بينا آنفاً أننا لا ينبغي أن نضع حدوداً صارمة بين غزل العذريين وغزل عمر وإضرابه، فها كان غزل الحضريين غزلاً إباحياً فاحشاً، على نحو ما نجد في الشعر العباسي، وما كانت البيئة الحجازية ولا العصر الذي وجدوا فيه ليسمح بظهور ذلك اللون من الغزل الإباحي، وقد يتصور بعضهم أن هؤلاء الشعراء كانوا يطلقون العنان لشهواتهم لا يحد من جماحها رادع من دين أو خلق أو رقابة اجتهاعية، وهذا التصوير يباين الحقيقة، ونحن نجد في أخبارهم ما يُنبئ بأخذهم بأسباب الحيطة والتوقي لئلا يتهموا بتحدي مجتمعهم، كها كانت المبادئ الدينية والخلقية تفرض عليهم أحياناً كبح جماح شهواتهم على أنهم كانوا يحظون بقسط من الحرية في صلاتهم العاطفية أوفى من القسط الذي كان يحظى به شعراء البادية، ولكن هذه الحرية لها حدود تقف عندها، وهي تخضع لرقابة المجتمع الإسلامي في عصر قريب من عصر النبوة، وفي بيئة كانت إلى حين قريب مهد الرسالة المحمدية، ونحن نجد الأحوص على ما عرف به من فساد الخلق، يصرح بأنه لا يتحرش ولا يعرض في غزله لجاراته ولا لنساء خلاته، رعاية لواجب الصداقة ولما أمره الله به:

ثنتان لا أدنو لوصلها عرس الخليل وجارة الجنب أما الخليل فلست فاجعه والجسار أوصاني به ربي وأوجه الاختلاف الأصيلة بين هذين الضربين من الغزل إنها تتجلى في السهات التي نجدها في كل منهها.

#### ب- سمات الغزل الصريح

#### ١- الصراحة في وصف علاقة الشاعر بفتاته

لم يكن الشاعر الحضري يتحرج من وصف صلاته بالمرأة التي يهواها، ومن التصريح با يعف الشاعر العذري عن ذكره، فقد كانت بيئته تتيح له من حرية القول ما لم تتيح مثله بيئة البادية للشاعر البدوى، على نحو ما نجد في قول عمر:

على الرمل من جبانة لم توسد وإن كنت قد كلفت ما لم أعود لذيذ رضاب المسك كالمتشهد فقم غير مطرود وإن شئت فازدد ومع ذلك فإننا لا نجد في هذا الغزل تهتكاً وصوراً فاحشة كالتي نجدها في شعر المجان في العصر العباسي، وكثير من هذا الغزل ينحو نحو غزل جميل وأصحابه في جنوحه إلى العفة سواء في اللفظ أم في تصوير العواطف، فالصراحة التي تتحدث عنها صراحة نسبية بالقياس إلى تعفف أهل البادية.

وقد نحا عمر وأصحابه في تصوير صلاتهم بالنساء منحى قصصياً في كثير من قصائدهم، وهذا القصص يذكرنا بامرئ القيس في حديثه عن مغامراته وفي وصف تعرضه للنساء واتصاله بهن.

#### ٢- وصف محاسن الحبوب

كان الشاعر العذري ربها وصف محاسن فتاته ليقيم الدليل على أنه محق في تعشقه لها، ولكن وصف المحاسن كان في شعر الحضريين غرضاً أساسياً لا تخلو منه قصيدة من قصائدهم، وذلك لأن تعلقهم إنها كان بهذه المفاتن، فقد كانت مظاهر الجهال الخارجية تجتذب انتباههم قبل جوانبه الداخلية، ومن هنا نجدهم وقفوا على وصفها الجانب الأكبر من شعرهم وهم يصورون المرأة في الصورة التي تجد ذوق أبناء ذلك العصر، والتي يجدون فيها المثل الأعلى لجهال الأنثى، كها نجدهم يعنون بوصف نواح من جسد المرأة ربها يعفُّ عن وصفها الشعراء العذريون، على نحو ما نجد في قول عمر:

غادة تفتر عن أشنبها ولها عينان في طرفيها طفلة باردة القيط إذا المسخنة المشتى لحاف للفتى الشاعر؛

حين تجلوه أقاح أو برد حور منها وفي الجيد غيد معمعان الصيف أضعى ينتقد تحت ليل حين يغشاه الصرد

يلتقي الغزل العمري بالغزل العذري في هذه السمة، فهي سمة عامة في الغزل الأموي، وهي التي تجعله يختلف عن الغزل الجاهلي الذي يدور حول الأوصاف المادية أكثر مما يدور حول وصف المواجد والأحاسيس، بيد أن الشاعر الحضري لم يكن دائماً في تصوير مواجده،

شأن الشاعر العذري، فتراه يذرف الدموع من شدة الوجد، ويصف أرقه وسهده وما لقيه من عناء في حبه، ونحو ذلك مما وجدناه لدى الشاعر العفيف، فإذا سمعنا الأحوص يقول مثلاً:

وما زلت من ذكراك حتى كأننى أميم بأفياء الديار سليب أبثك ما ألقى وفي النفس حاجة ها بين جلدي والعظام دبيب

ف لا تتركى نفسى شَعاعاً فإنها من الحزن قد كادت عليك تذوب

خيل إلينا أنه محب صادق الصبابة يكاد العشق يودي به، ومثل هذا كثير في شعر عمر وأصحابه، وهو في شعرهم لون من الافتنان في التصرف بالمعاني الغزلية الشعرية، وربم نمّ أحياناً عن معاناة صادقة، ولكنه في جله بادى التكلف لا يصدر عن عاطفة صادقة مشبوبة.

## ٤- سطحية العاطفة وسرعة انطفائها

لم يعرف من شعراء الغزل الصريح في دلالته الحقيقية الصادقة التي وجدناها عند شعراء الغزل العفيف، وإنها عرفوه تعلقاً بالمفاتن الجسدية الظاهرة وإرضاء لنزوات الجنس، ومن هنا كانت عاطفتهم إزاء من تغزلوا بهن تتسم بالسطحية والضحالة، ويعوزها الصدق والعمق، وهي تبدو متكلفة فاترة في جل ما تقرؤه من غزلهم، وإن وصف هؤلاء الشعراء معاناتهم في حبهم - على ما قدمنا - فإن هذا الوصف اقتضته الصناعة الشعرية أكثر مما اقتضته المعاناة الصادقة.

ومثل هذه العاطفة الفاترة القريبة الغور مآلها إلى الانطفاء السريع، هي أشبه بشهاب لا يكاد يسطع نوره حتى ينطفئ ويبتلعه الظلام، أو ماء ضحل لا يكاد يتعرض لوقد الهاجرة حتى يجف، ومن هنا كان الشاعر الحضري يبدو في غزله عابثاً أكثر منه هجاداً، وهو يحاول أن يعوض عن نضوب العاطفة بوصف محاسن فتاته ومفاتنها الجسدية، أو بإطالة الحوار بينه وبين فتاته، ومن هنا أيضاً كان تقلب الشاعر الحضرى بين العديد من النساء، يحاول بهذا التنقل أن يشيع الحرارة في عواطفه وأن يبعد السأم عن نفسه الطرفة الملول.

## ٥- التعلق بأكثر من امرأة واحدة

بسبب من سطحية العاطفة وسرعة انطفاء حب الشاعر الحضري الماجن نراه لا يتعلق بامرأة واحدة يقف عليها شعره - شأن الشاعر العذري - وإنها كان همه التنقل من امرأة إلى أخرى، لا يكاد يمل محبوبة حتى يسعى إلى أخرى، فالشاعر الحضري لم يعرف صورته المثالية التي عرفها الشاعر البدوي، ولهذا وجدنا عاطفته آنية سريعة الانطفاء فالشاعر العمري فراشة تقف على الزهرة فإذا ارتوت من رحيقها غادرتها إلى زهرة أخرى، إذا استهوته محاسن امرأة تعلق بها أول الأمر تعلقاً خيل إليه أنه سيلازمه طوال حياته، فلا يكاد يلقاها ويعاشرها حيناً من الدهر حتى يدب إليه الملال فيسلوها ويمضى باحثاً عن سواها.

فالمرأة في نظر عمر وأصحابه لا تعدو أن تكون وسيلة للاستمتاع والله و، وليست جزءاً من حياة الشاعر ووجوده لا يطيق له فراقاً، شأنها عند الشاعر العذري، والعاطفة المبنية على اللهو والاستمتاع من شانها أن تكون سريعة الانطفاء قصيرة العمر، وحسبنا أن نذكر أسهاء طائفة من النساء اللاتي أحبهن عمر وتغزل بهن للتحقق من صحة ما ذكرناه، فمنهن فاطمة بنت محمد بن الأشعث، وزينب بنت موسى، والثريا بنت علي، وهند بنت الحارث وليلى بنت الحارث، وكلثم بنت سعد، فهو كها يتحدث عن نفسه مولع بالحسن يتبعه أنى رآه، وكان ينتهز مناسبة الحج ليلقى النساء، وقد جئن من مختلف بقاع الدولة الإسلامية يقضين فريضتهن، فلا تكاد عينه تقع على فتاة حسناء حتى يتعلق بها، ويدفعه هذا الإعجاب إلى التغزل بجهالها، حتى لقد تمنى لو أن الحج فريضة يؤديها المسلم كل يومين:

ليت ذا الدهر كان حتماً علينا كال يومين حجة واعتمارا وكان عمر عارفاً باقتداره على مفارقة المرأة التي يتعلق بها، ويصور هذا الاقتدار قوله في بعض شعره:

وكم من خلة أعرضت عنها لغير قي وكنت بها ضنيا أردت بعادها فصددت عنها ولي وكنت بها ضنيا ولات بعادها في عمددت عنها ولي وجن الفواد بها جنونا والنساء كذلك كن يعرفن في عمر هذه الخصلة وسرعة تحوله عن المرأة إذا قضى وطره منها، فكن يصطنعن ألواناً من الحيل ليبقين على صحبته، على نحو ما نجد في هذه الأبيات:

ثــــم قالــــت للتــــي معهــا لاتــــديمي نحـــوه النظـــرا خالــــسيه أخـــت في خفـــر فوعيـــت القـــول إذ وقـــرا

إنسه يسا أخست يسصر منا إن قسضى مسن حاجة أو وطسرا 7- النزعة الاستعلائية في حين وجدنا الشاعر العذري ينقاد إلى سلطان محبوبه وتتوارى شخصيته وراء شخصية من يجب، ولا يجد غضاضة في إظهار التذلل له، نجد أن زعيم الشعراء الحضريين عمر بن أبي ربيعة وأصحابه كانوا يقفون من محبوبتهم وقفة المستعلي في كثير من الأحيان، وكان يدفعهم إلى هذا الاستعلاء أمور عديدة منها ما كان لهم من نسب عريق ومكانة اجتهاعية رفيعة، ولا غرو فإن عمر وجل شعراء الغزل الصريح كانوا من كرام أبناء قريش والأنصار، فكان أبو عمر من سراة قريش البارزين، وكان يسمى (العدل)، لأنه فيها ذكروا – كان يكسو الكعبة من ماله سنة وتكسوها قريش سنة، والعرجي كان يمت بنسبه إلى عثمان بن عفان، والحارث بن خالد كان من أشراف بني مخزوم.

ومن دواعي الاستعلاء كذلك وفرة النساء في المجتمع الحضري وكثرتهن من الإماء والقيان المجتلبات، فلم تكن المرأة عزيزة المنال في ذلك المجتمع شأنها في المجتمع البدوي، وعمر خاصة توافرت له إلى جانب ما ذكرنا دواع أخرى تحمله على أن يستعلي على النساء اللاتي اتصل بهن فقد توافر له الشباب والجهال والثراء، فضلاً عن نشأته المدللة المرفهة في حجور النساء، تلك النشأة التي ولدت فيه عقدة النرجسية ودفعته إلى الإعجاب المفرط بنفسه وجماله، فلا غرو أن نراه يصف تعلق النساء به أكثر مما يصف تعلقه بهن، وأن يصور لنا في شعره تحرش النساء به حتى في مواسم الحج:

قالت لها أختها تعابثها لنفسس قسومي تصدي له ليعرفنا ثم اغم قالت لها: قد غمزته فأبى ثم اس ولا غرو أن يرى نفسه قمراً في نظر النساء بحسن طلعته:

لنف سدن الط واف في عمر لنف ما غمزيه يا أخت في خفر شم اغمزيه يا أخت في خفر شم السبطرت تسعى على أثري

بين نها ينعتنن ي أب صرنني قالت الكرى: أتعرفن الفتى قالت الكرى: أتعرفن الفتى قالت السعفري وقد تيمتها:

دون قيد الميل يعدو بي الأغر قالت الوسطى: نعم هذا عمر قد عرفناه وهل يخفي القمر

وربها وجدناه يصف وجد النساء به وما يلقين من عناء في حبه وكأنه هو المعشوق لا العاشق:

قلت: من أنت؟ فقالت: أنا من شفه الوجد وأضناه الكمد وليس ثمة أمر أشق على فتياته من فراقه لهن:

تقـــول إذ أيقنــت أنّي مفارقهـا: يا ليتني مت قبل اليوم يا عمر ولا حساسة برفعة منزلته كان لا يختار من النساء إلا الأرستقراطيات وقبل أن وجدناه يتغزل بفتاة من سواد الناس، بل كان يتعمد أن يعرض لمن يأتين مكة في مواسم الحج من الشريفات السريات ليتغزل بهن.

ونحا الحارث بن خالد نحو عمر في التغزل بالنساء ذوات المنزلة الرفيعة، فكان جل غزله في عائشة بنت طلحة وليلى بنت أبي مرة، ولكنه لم يكن يستعلي على محبوباته استعلاء عمر فتلك الخصيصة تبرز خاصة في شعر أبي ربيعة.

## ج- الخصائص الفنية للغزل الصريح:

إن جل الخصائص الفنية التي وجدناها في الغزل العذري هي خصائص مشتركة للغزل الإسلامي بقسميه، ومن ذلك رقة الألفاظ وعذوبتها والعفوية في النظم ومجانبة التكلف والغرابة اللفظية ونحو ذلك، ولكن النوعين يتباينان بعد ذلك في طائفة من الخصائص تتصل ببيئته كل منها، ففي الغزل العذري يتجلى الطابع البدوي من حيث اختيار الألفاظ وبساطة المعاني وسذاجتها، ومن حيث الصور المنتزعة من البيئة البدوية، أما في غزل عمر وأصحابه فالطابع الحضري واضح في هذه الجوانب، ولكن الفوارق تبقى مع ذلك هينة؛ لأن البيئتين لم تكونا عصر ئذ متباعدتين كل التباعد من حيث مشاهدهما ونمط الحياة فيهها.

ويتجلى الطابع الحضري خاصة في موضوع هذا الغزل وهو المرأة، فالمرأة في شعر جميل وأصحابه هي تلك المرأة البدوية التي تنهض مبكرة لتزاول الأعمال المنوطة بها، والبعيدة عن الترف والتأنق، وهي في شعر الحضريين امرأة منعمة مترفة تنهض من نومها مكسالاً في الضحى ولا يناط بها ما يناط بالمرأة البدوية من أعمال خشنة مضنية تفسد جمالها. وإذا استقبلها فاحت منها شتى روائح العطور التي كانت تجتلب من بلاد الهند والروم، ووقعت عينك على

ألوان من الحلي تزين جيدها وأذنيها ومعصميها، وإليك هذه الصورة التي أبرز فيها عمر فتاته:

والزعف ران على ترائبها شرق به اللبات والنحر و وزبر جدومن الجاان به سلس النظام كأنه جمر وبدائد دالمرجان في قرن والدر والياقوت والشذر

ونلاحظ في هذا الغزل ما لاحظناه في الغزل العذري من نواحي التجديد بالقياس إلى ما كان عليه الغزل في العصر الجاهلي، ومنها وحدة الغرض في القصيدة وصيرورة الغزل غرضاً رئيسياً من أغراض الشعر، حتى أننا لنرى شعراء يختصون بالغزل لا يكادون يجاوزونه إلى أغراض أخرى، فلم يؤثر عن عمر إلا مقطوعات قليلة في غير هذا الموضوع، وحين طلب إليه أن يقول شيئاً في المديح كان جوابه أنه لا يمدح الرجال وإنها يمدح النساء.

وهذا التفرغ لفن الغزل أتاح للشعراء الغزليين تجديد هذا الفن وتطويره وابتكار الجديد من المعاني فيه، ولاسيها عمر، وهذا التجديد يبيح لنا الزعم بأن فن الغزل عرف غاية ازدهاره وتألقه في العصر الأموي.

ومن المحقق أن النصيب الأوفى من هذا التجديد يحظى به عمر، فهو رائد الغزليين في جميع العصور، فقد فرغ لهذا الفن الذي عرفه الجاهليون في صورته الساذجة البسيطة ودفعه وضعته في مقدمة الفنون الشعرية المزدهرة، وعرف النقاد والشعراء لعمر هذا الفضل، فقال الفرزدق حين سمع شيئاً من نسيبه: هذا الذي كانت الشعراء تطلبه فأخطأته وبكت الديار ووقع هذا عليه، بل إن جميلاً زعيم العذريين أقر به بالتقدم في فن مخاطبة النساء ووصفهن.

وفي الأغاني خبر مطول مروي عن مصعب بن عبد الله الزبيري يعدد فيه ما ابتكره عمر من المعاني الغزلية، وهو من النصوص النقدية النادرة في تقويم الشعر، وقد مثل أبو الفرج لكل معنى بأبيات من شعر عمر.

ومن مناحي تجديده التي ذكرها سهولة شعره وحسن الوصف ودقة المعنى، واستنطاق الربع وإنطاق القلب، وإثبات الحجة، وطلاوة الاعتذار، وتبخيل المنازل.

وإلى هذا كله نُضيف ميزة عمر الأولى وهي تطويره القصص الغزلي الذي كان بدأه امرؤ القيس في الجاهلية، حتى تحولت القصيدة عند عمر أحياناً إلى شبه مسرحية شعرية تتوافر فيها جل مقوماتها من حدث وعقدة وحل العقدة ونحوها، ويتجلى هذا خاصة في رائيته التي أولها:

أمن آل نعم أنت غداد فمبكر غداة غدا أم رائع فمهجر على أن الطابع الحواري في قصائده قد أفقد أسلوبه أحياناً شيئاً من جزالته ومتانة تراكيبه.

وحين نوازي بين شعراء الغزل العذري وشعراء الغزل الصريح في الخصائص الفنية نرى أن شعر الفئة الأولى كان أقرب إلى النفس وأنفذ إلى القلوب لما فيه من عفوية وصدق وبعد عن التكلف، في حين أن الصنعة الشعرية في شعر الفئة الثانية كانت أكثر إتقاناً في المعاني الغزلية وأوفى، وعلى أية حال فإن نهضة الغزل في العصر الأموي مدينة إليهما جميعاً.

## د- مقارنة بين الغزل العفيف والصريح

الغزل العذري غزل نقي طاهر ممعن في النقاوة والطهارة، وهو يعود إلى بني عذرة إحدى قبائل قضاعة، ولم تقتصر موجة الغزل العذري على قبيلة عذرة وحدها، بل شاع في بوادي نجد والحجاز حتى أصبح ظاهرة عامة، ويرجع تفسير انتشار هذا الغزل يعود إلى ظهور الإسلام الذي طهّر النفوس وبرأها من كل إثم، ومن أهم السهات التي تطبع هذا الغزل لوعة المحبين وظمؤهم إلى رؤية معشوقاتهم ظماً لا يقف عند حدّ ظمأ نحس فيه ضرباً من التصوف، وهو دائم بدوام الحياة ومرافق للحياة حتى المات كقول الشاعر قيس بن ذريح:

تعلّق روحي روحها قبل خلقنا ومن بعد ما كنا نطافاً وفي المهد فيزاد كيا زدنا فأصبح ناميا وليس إذا متنا بمنصرم العهد ولكنه باقٍ على كلّ حادث وزائرنا في ظلمة القبر واللحد على عكس الغزل الصريح الذي يتسم بالآنية والتجدد وعدم الصدق في العاطفة كقول عمر بن أبي ربيعة:

ثـــم قالـــت للتـــي معهــا لا تـــديمي نحــوه النظــرا

إنـــه يـــا أخــت يــصرمنا إن قـضى مــن حاجـة وطــرا أما الليل عند شعراء الغزل العذري فهو مصدر الهموم والآلام واللوعة والأحزان، حتى أنهم يمضون الليل كله يحلمون بالأحبة ويتمنون أن تتحول الأحلام إلى حقيقة، فيقول قيس بن ذريح:

وإني لأهوى النوم في غير حينه لعلّ لقاء في المنام يكون تحدثني الأحلام أني أراكم في المنام يقين أما عند الشعراء الصريحين فالليل ليل الفرح واللعب والعبث، حتى أنهم تحنوا أن يطول أكثر؛ لأن الحب عاش في هذه الليالي ونها في ظلامها كقول عمر بن أبي ربيعة:

سمون يقل ن ألا ليتنا المرى ليلنا دائك أشهرا أما الصفة الأساسية الفارقة بين الغزلين تتضح من خلال إقبال الشعراء الصريحين إلى وصف المحاسن الجسدية والتغني بها وبالتلذذ بمتعها فتطرقوا إلى وصف لباسهن وحديثهن وعطورهن وزينتهن كقول عمر بن أبي ربيعة:

وحساناً جوارياً خفرات حافظات عند الهووى الأحسابا سحرتني الزرق العيون الزرق العيون وتضوع المسك الذكي وعنب من جيبها قد شابه كافور أما الشعراء العذريون فلم يهتموا بهذه الأمور، بل اقتصروا على وصف مشاعرهم وعذابهم ولوعتهم في الحب لقول قيس بن ذريح:

لقد عذبتني يا حبّ ليلى فقع إما بموت أو حياة في إن الموت أو حياة في إن الموت أروح من حياة تدوم على التباعد والشتات والحب عند العذريين مصدر الشقاء والحرمان والألم والحرارة كقول قيس بن ذريح:

إلى الله أشكو ما ألاقي من الهوى ومن ومن ومن ويتادني وزفير ومن ألم للحب في باطن الحشا وليل طويل الحزن غير قصير

ولكنه لا يشكل أي ألم أو لوعة للشعراء الصريحين، بل إنه مصدر المتعة والترف والترويح عن النفس، وبذلك يتحلى بعدم صدق العاطفة كها أنهم لا يكتفون بمحبوبة واحدة، من ذلك كله نخلص إلى القول: إن الغزل الصريح غزل يعتمد الحب الذي يؤمن باللحظة، ولا يفكر بالديمومة يؤمن باللهو والعبث ويكره الجد والمعاناة بعكس الغزل العذري الذي يتسم بالبقاء واللوعة والألم الغزير الذي يلحق بالمحبين وهو غزل عفيف لا يتطرق إلى المسائل المادية التي تطرق لها الغزل الصريح، وبها يسمو العذري فوق الصريح، ويعلو عليه ويكون تأثيره في النفوس أقوى وأوجع وأقرب إلى النفوس السامعة أو القارئة.

٣ - الغزل التقليدي: (النسيب) الذي كان به الشعراء يصدرون به قصائدهم جرياً على سنن القصيدة العربية الجاهلية والذي لا يمثل شعوراً صادقاً إزاء المرأة؛ لأنه ضرب من الصناعة الشعرية.

9 - الشعر السياسي؛ ليس لدى الجاهليين شعر سياسي بالمفهوم العصري لمعنى كلمة سياسة، إذ أن القبيلة هي الدولة المصغرة التي ينتمي إليها الإنسان الجاهلي ودفاعه عنها دفاع عن حدود مناطق الرعي فيها، وإذا كان هناك بعض المالك قد بدأت تتبلور، فإن الإسلام قد جاء وقطع الطريق عليها، فأنشأ نظاماً جديداً للحياة السياسية المتمثلة بإيجاد خليفة واحد يدافع عن حمى الأرض التي فتحت، ولكن خلاف المسلمين حول مفهوم الخلافة، لمن تكون وكيف تكون؟ جعل المسلمين في العصر الأموي ينقسمون إلى أحزاب اتخذت طابعاً سياسياً مثل في:

آ\_الحزب الخارجي.

ب- الحزب الأموى.

ج ـ الحزب الزبيري.

د- الحزب الهاشمي.

و لو عدنا إلى بدايات الدعوة الإسلامية لوجدنا أن مسألة تبليغ الرسالة الدينية قد أخذت طابعاً سياسياً.

1٠- شعر الخوارج السياسي: الخوارج هم شيعة علي بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه الذين خرجوا عن صفّه بعد أن قبل بمسألة التحكيم بينهم وبين معاوية، ذلك أن معركة صفين قد أوشكت نهايتها على فوز جيش علي ممّا جعل معاوية وجماعته يرفعون المصاحف طلباً للتحكيم، وقد زعم هؤلاء الخوارج الذين انشقوا عن علي بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه أن مسألة التحكيم خدعة، ولكنّ علي قَبِلَ بها؛ لأنها تطلب تحكيم القرآن الكريم في هذا الخلاف، وما كان لخليفة مثل علي رضي الله تعالى عنه أن يرفض التحكيم.

وقد شكلت هذه الفئة من المسلمين جيشاً عنيداً صلباً رأى بالجهاد ركناً أساسياً من أركان الإسلام واعتقد أصحاب هذا الحزب الذين تسموا: (الشُّراة، المحكمة، الخوارج، الحَروريّة) أنّه (لا حكم إلا لله)، وهي كلمة حق أريد بها باطل، وأنه لا يجوز تعيين خليفة للمسلمين، وقد خرجوا إلى بلاد ما وراء النهر، وقد انقسم الخوارج إلى طوائف متعددة منهم: (النجدات، والأزارقة، والإباضية، والصفرية) وأشدهم تعنتاً الأزارقة الذين يرون أن القعود عن الجهاد إثم كبير، وأن الخلافة ليست بالضرورة أن تكون من القرشيين أو من العرب.

وقد مثل هؤلاء من الخوارج حزبهم أكبر تمثيل، فنبذوا كلّ تعصب يقوم على الأسرة أو الجنس، فقد كانوا مجموعة أفراد ينتمون إلى فئات متعددة، ومن أشهر وأهم شعراء الخوارج: (قطري بن فجاءة، الطّرمّاح بن حكيم الطائي، عمران بن حطّان، وعمرو بن الحصين، يزيد بن حنباء)، وقد جمع قطري بين رقة النفس والحماسة للعقيدة، وعبر عن رؤية الخوارج في القتال فقال:

لعمرك إني في الحياة لزاهد من الخفرات البيض لم ير مثلها لعمرك إني يوم ألطم وجهها ولي يوم دولاب أبصرت

وفي العيش ما لم ألق أمّ حكيم شهاء لذي بيث ولا لسقيم على نائبات الدّهير جدد لئيم طعان فتى في الحرب غير ذميم

ويقول عيسى بن فاتك الحبطي حينها هُزم أربعون من الخوارج، ألفان من جند عبيد بن زياد في معركة آسك:

أألف م وم زمهم بآسك أربعونا

كـــذبتم لـــيس ذاك كـــا زعمــتم ولكـــن الخـــوارج مؤمنونـــا هـــم الفئــة القليلــة غــير شــك عـــاى الفئــة الكثــيرة ينــصرونا ويقول مصقلة بن عتبان يفتخر على بني أمية بأنصاره الخارجين كسويد والبطين وقعنب وشبيب وغزالة التي نذرت أن تدخل مسجد الكوفة وتـصلي فيه ركعتين ووفت بوعـدها وصلت والحجاج لا يجرؤ على الخروج إليها:

وأبلغ أمير المؤمنين رسالة وذو النصح إن لم يربح منك قريب فمنا سويد والبطين وقعنب ومنا أمير المؤمنين شبيب غزالة ذات النذر مناحميدة لها في سهام المسلمين نصيب

11 ـ شعر الزهد: فلسف الإسلام النظرة إلى الحياة الدنيا من منطلق بسيط يدعو إلى أن يكتفي الإنسان بالقليل من متاعها، وركز على النظر إلى ما بعد الموت؛ لأن فيه الحياة الأبدية والسرمدية: ﴿وَابْتَغ فِيهَا آتَاكَ اللهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إليْكَ ﴿ وَالسرمدية: ﴿ وَابْتَغ فِيهَا آتَاكَ اللهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ ﴾ [سورة الله سورة القصص: ٧٧]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا الحُياةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ ﴾ [سورة الحديد: ٢٠].

ومن هذا المنطق تبنَّى عدد من الشعراء المسلمين في العصر الأموي هذه الفلسفة ودعوا إلى طرح الدنيا والإقبال على الآخرة والتوكل على الله والثقة به والإيهان بأنه متكفلٌ برزق العباد جميعاً، ومن هؤلاء الشعراء الذين دعوا إلى ذلك: (أبو الأسود الدؤلي تلميذ على رضي الله عنه، مالك بن دينار، وعروة بن أذينة، وسابق البربري).

يقول عروة بن أذينة:

لقد علمت، وما الإسراف من خلقي إن الذي هو رزقي سوف يأتيني أسعى إليه ما يعنيني تطلبه ولسو قعدت أتاني لا يعنيني ويقول أبو الأسود الدؤلي داعياً إلى السعي من أجل العيش القائم على الحياة الكريمة:

وما طلب المعيشة بالتمني ولكن ألق دلوك في الدلاء ولا تقعد على المقادر والقضاء

وينتقد الشاعر سابق البربري انصراف الأغنياء إلى جمع المال:

فحتى متى تلهو بمنزل باطل كأنك فيه ثابت الأصل قاطن وتجمع ما لا تأكل الدهر دائبا كأنك في الدنيا لغيرك خازن كما أن شعراء الزهد في هذا العصر قد أكثروا من ذكر الموت وتحدثوا عن هاجسه المفزع قائلين:

فويحي من الموت الذي هو واقع وللموت باب أنت لابد داخله وكيف يلذ العيش من هو عالم بأن إلىه الخلق لابد سائله وكيف يلذ العيش من هو عالم بأن إلىه الخلق لابد سائله وهذا هو الفرزدق يذكر الموت وعذاب الله في الآخرة في حوار مع الحسن البصري في يوم جنازة زوجه النوار:

أخاف وراء القبر إن لم يعافني أشدّ من القبر التهاباً وأضيقا إذا جاء في يسوم القيامة قائسد عنيف وسوّاق يسسوق الفرزدقا لقد خاب من أولاد دارم من مشى إلى النار مغلول القلادة موثيقا

11- شعر الطبيعة: نظراً لنزوح العرب بين حياة الصحراء وحياة الحضارة الجديدة فقد بقي عالقاً في أذهان الشعراء مجال الصحراء وما تحمله من ذكريات بها فيها من خيام ونوق وخيول وحيوانات ونجوم، وبقي كثير من الشعراء يفضل حياة الصحراء على حياة المدن.

ويعد الشاعر ذو الرمة من أكبر الشعراء الذين عشقوا الصحراء وأيامها، وما فيها ورأى ما في الصحراء مسلاة في إطار ذكره لمية تلك المرأة التي أفلتت من يده فجعلته يذوب في رمال الصحراء، يقول ذو الرمة في وصف حيوان الصحراء بظبية وابنها عاكساً عواطف الإنسان عليها:

إذا استودعت صفصفاً أو صريحة تنح حذار على وسنان يصرعه الكرى بكا وتهجره إلا اختلاسات نهارها وك

تنحت ونصت جيدها بالمناظر بكل مقيل عن ضعاف فواتر وكم من محب رهبة العين هاجر

ولعلنا لا نبالغ إذا قلنا: إن الطبيعة كانت على الدوام ملهاً بالغ التأثير في نفسية الشاعر العربي، وقد مضى أسلافه في الجاهلية يصدرون عنها لا في أشعارهم، فهم يصورون، فلواتها بكثبانها ورمالها وغدرها وسيولها، وخصبها وجدبها، ونباتاتها وأشجارها، وحيوانها وطيرها، وزواحفها وهواجرها، وما قد ينزل ببعض أطرافها من البرد وقوارصه.

ومضى شعراء العصر الأموي، على سنة آبائهم يستلهمون الصحراء مزواجين على شاكلتهم بين حب الطبيعة وحب المرأة، إذ يفتتح الشاعر غالباً مطولاته بوصف أطلال الديار التي قضى فيها شبابه مع بعض صواحبه، ويسترسل في الحديث عن بعض ذكريات حبه، ولا يلبث أن يتحدث عن رحلته في الصحراء وما قطع من مفاوز على ناقته، يسهب في وصفها لما لما من جمال في نفسه، كما يسهب في وصف فرسه، وهو في ثنايا ذلك يحدثنا عن كل ما تقع عليه عينة في صحرائه، أو يخلف أثراً في نفسه من طير وحيوان ونجوم وكواكب.

وعلى الرغم من أن جمهور الشعراء في هذا العصر عاش في بيئات متحضرة، فإن الصحراء لم تجف ينابيعها في نفوسهم، بل قد ظلت ملهمَهم الأول في أشعارهم، على نحو ما نجد عند مبرزيهم من أمثال الفرزدق والأخطل وجرير، ومن خير ما يصور ذلك أبيات للفرزدق فيها بين طبيعة الصحراء ونهر دجيل وما يجري فيه من سفن، موازنة يعلي فيها الطبيعة الأولى علوا كبيراً:

يقول الفرزدق واصفاً السفينة:

لفلج وصحراواه لو سرت فيها أحب إلينا من دجيل وأفضل وراحلة قد عودوني ركوبها وما كنت ركاباً لها حين ترحل قوائمها أيدي الرجال إذا انتحت وتحمل من فيها قعودا وتحمل

وواضح أنه يؤثر الطبيعة الصحراوية البدوية على طبيعة البيئات الجديدة وما فيها من أنهار وسفن، وهو يعبر عن شعوره وشعور من حوله من الشعراء الذين فتنوا مثله بالصحراء ومناظرها الطبيعية أمثال ذي الرمة، وليس معنى ذلك أن الشاعر الأموي لم يفسح مجالاً لطبيعة البيئات الجديدة في شعره، وإنها معناه إن الطبيعة الصحراوية كانت تستولي على ملكاته.

أما بعد ذلك فقد كانت تنفيذ طبيعة الأقاليم الجديدة إلى حواسه، فيصور ما فيها من جبال وثلوج، وقد صور الفرزدق في بعض رحلاته إلى دمشق ما كان ينزل عليه وعلى صحبه في طريقه شتاء من نثير الثلج، يقول:

مستقبلين شهال السشام تضربهم بحاصب كنديف القطن منشور على عائمنا يلقي وأرحلنا على زواحف نزجيها محاسير وكان جرير على شاكلته لا يزال يبدئ ويعيد في وصف المناظر الصحراوية، ومع ذلك

وكان جرير على شاكلته لا يزال يبدئ ويعيد في وصف المناظر الصحراوية، ومع ذلك تلقانا في ديوانه قطعة صور فيها نهيرات شقها هشام بن عبد الملك، وما نبت على ضفافها من زرع وزيتون:

شـــققن مـــن الفـــرات مباركــات جــواري قـــد بلغــن كـــا تريـــد بـــا الزيتـــون في غلـــل ومالـــت عناقيـــد الكـــروم فهـــن ســـود فتمـــت في الهنـــيء جنــان دنيــا بــــساتيناً يؤازرهـــا الحـــصيد ومـــن أزواج فاكهـــة ونـــخل يكـــون لحملــه طلـــع نـــضيد

# الباب الثالث الفصل الرابع التحولات التي طرأت على الشعر في العصر الأموي

إذا كانت الحياة الجاهلية التي عاشها العرب في صحراء الجزيرة العربية وأطراف الشام والعراق حياة بسيطة غير معقدة، قد نتج عنها أدب بسيط لا يحمل من الفكر إلا النزر اليسير ولا يبطن الفلسفة ولا العقائد الدينية، باستثناء ما جاء على لسان الشعراء المتألهين كأمية بن أبي الصلت الذين ذكروا في شعرهم قضية التوحيد الإلهي بمفهومه البسيط، فإن الحياة في العصر الإسلامي قد حملت معها رؤى جديدة وأشكالاً مختلفة للقضايا السياسية والاجتماعية والفكرية، ومن هنا بدأ التحول يأخذ مجراه في الأدب وخاصة في الشعر، وقد أسهم في إبراز هذه التحولات سببان رئيسيان:

١- التجربة الذاتية: التي تعطي للعالم الداخلي عند الإنسان الأولوية من حيث: المشاعر، وقد مثّل ذلك شعراء العذرية، وحمل لنا شعرهم رغبات وانفعالات تعبر عن موقف يعقد على الكره والحب لمختلف هذه القضايا.

Y - المتجربة المفكرية: القائمة على التوحيد في الفكر على اعتبار أن الشعر هو أحد وسائل الفكر، وقد مثل ذلك شعراء الخوارج الذين حملوا لنا في شعرهم الصراعات الفكرية حول مفهومي العبادة والسلطة، ومن هنا فإن تحولاً جديداً قد طرأ على مضمون الشعر تمثل في إحداث أغراض جديدة كالشعر الديني الذي يتحدث عن عقائد الدين والمثل العليا التي ينطلق منها، وكشعر الوعظ الذي يدعو إلى التقوى وينهى النفس عن الهوى، بالإضافة إلى شعر الفتوحات الذي يتحدث عن انتصارات العرب المسلمين على الأقوام الأخرى كفارس وبيزنطة، ومن ثم شعر الشكوى الذي فضح ممارسات الولاة وشعر المذاهب السياسية الذي نشأ بفعل نشوء الأحزاب السياسية المتصارعة على السلطة، والشعر العذري الذي يتناول المرأة مضموناً إنسانياً لا شكلاً من أشكال الجمال في الحياة.

أما من حيث الشكل فقد بدأ الشعراء الإسلاميون يتحررون من المقدمة الطللية ومن الابتداء القائم على مخاطبة شخصين: (قفا نبك \_خليليّ) وبدأ هؤلاء الشعراء بكتابة مقدمات دينية كها في شعر عبد الله بن الأحمر الأسدى:

صحوت وودعت الصبا والقوافيا وقلت لأصحابي أجيبوا المناديا وقولوا له إذ قام يدعو إلى الهدى وقبل الدعا: لبيك لبيك داعيا ولو رجعنا إلى شعر عمر بن أبي ربيعة، وجميل بن معمر، وشعراء المذاهب السياسية

ولو رجعنا إلى سعر عمر بن ابي ربيعه، وجميل بن معمر، وسعراء المداهب السياسية لوجدنا مقدماتهم ليست بالمقدمات الطللية، فها هو الكميت على تعلقه العاطفي بآل البيت وانصرافه إلى حبهم وتحمل الأذى من أجلهم، نافياً التغزل يقول:

طربت وما شوقاً إلى البيض أطرب ولا لعباً مني وذو السبيب يلعب ولم تلهني دارٌ ولا رسم منزلٍ ولم يتطربني بنان مخضف ولكن إلى أهل الفضائل والنهي وخير بني حواء والخير يطلب وقد تأثر الشعراء بأسلوب الجدل الذي كان قائماً على الإقناع وأكثر الشعراء في هذا العصر من استخدام تراكيب: (يا راكباً إما عرضت فبلغن - أبلغ)، وقد ساهم أسلوب القرآن في تصاعد الاعتهاد على أسلوب المناقشات والإقناع الفكري، وأسلوب الحوار القصصي المعتمد عند شعراء الخوارج على: (قلت، قالت)، كقول عمر ابن ربيعة:

كلي الله المتخدام صيغ وعبارات جديدة مستوحاة من المعاني الإسلامية مثل: يضاف إلى ذلك استخدام صيغ وعبارات جديدة مستوحاة من المعاني الإسلامية مثل: (الإيان، الكفر، الزكاة، الصلاة، الوحي، القيامة، التقوى، الجهاد، الشهداء، الحرام، الحلال...). يقول عمرو بن قريط العامرى:

ثقلت صلاة المسلمين عليكم بني عامر والحق جدّ ثقيل واتبعوها بالزكاة وقلتم ألا لا تقروا منهما بفتيل كقول جرير:

إن الذي حرم المكارم تغلبا جعل النبوة والخلافة فينا وأخذت ألفاظ جديدة تكتسي معاني جديدة لم تكن تحملها سابقاً، كالحزم الذي أصبح بمعنى التقى: كقول مروة بن نوفل:

ولقد علمت وخير العلم أنفعه أن السعيد الذي ينجو من النار ويقول الفرزدق متكئاً على معاني القرآن في مخاطبة زوجته نوار:

وكانت جنتى فخرجت منها كآدم حين لجّ به الضرار كما أن الصور الخيالية ازدادت خصوبة كقول الشاعر:

كأن القلب ليلة قيل يفدى بليل العامرية أو يراح قطاة عزها شرك فباتات تجاذبه وقدعل الجناح الما فرخان قد تركا بوكر فعشها تصفقه الرياح

# الباب الرابع رموز الشعرية العصر الأموي

# ۱ ـ الفرزدق همام بن غالب بن صعصعة التميمـي

أ ـ حياته ونشأته: ولـد الفرزدق أبو فراس، همام بـن غالب بـن صعصعة التميمـي، مـن مجاشع بن دارم من بني تميم، ومجاشع فرع قوي من تميم، سنة ولادة الأخطـل (٢٠هـــ١٥٦) في كاظمة، شرقي مدينة الكويت اليوم ونشأ نشأة بدوية، بين مدينة البـصـرة والبادية فجـده صعصعة محيي الموءودات؛ إذ كـان يفتديهن بالمال، وقد عرضه والـده عـلى عـلي بـن أبي طالـب رضي الله عنه فأشار عليه أن يعلمه القرآن، ولقب بالفرزدق لغلظ فـي وجـهه، والفـرزدق هـو العجين غيـر الخامر، لـم يكن الفرزدق مناصراً للأمويين من أعهاقه إلا أنـه كـان يـتردد عـلى عاصمتهم دمشق، ثم ما يلبث أن يعود إلى البادية، صعصعة جد الفرزدق هو محيي الموءودات؛ لأنه كان يفدي كل فتاة يبلغ إليه أنّ أهلها يريدون أن يئدوها في الجاهلية من فقر، واشـتهر والـد الفرزدق غالب بالكرم، وكان ينزل جنوب البصرة ويملك إبلاً وأنعاماً كثيرة.

بدأ الفرزدق ينظم الشعر وعمره خمسة عشر عاماً، فحمله أبوه إلى الإمام علي كرم الله وجهه، فلم سمع الإمام شعره نصحه بأن يحفظ القرآن، فقيد الفرزدق نفسه بقيد من حديد ولم ينزعه إلا بعد حفظ القرآن.

بدأت المهاجاة بين جرير والبعيث المجاشعي، فأعان الفرزدق البعيث، فانقلبت المهاجاة بين الفرزدق وجرير، ودخل فيها الأخطل التغلبي معيناً الفرزدق، فكان ديوان شعر النقائض الذي أسهم في بعث العصبيات القبلية.

أشعر الفحول في العصر الأموي ثلاثة: الفرزدق وجرير والأخطل، والفرزدق شاعر مقتدر ألفاظه جزلة فخمة كثيرة الغريب وتراكيبه متينة شديدة الأسر، ومعانيه كثيرة متنوعة، وكان في طبعه جفاء حمل إلى شعره شيئاً من الخشونة والصلابة، برع الفرزدق كثيراً في فن الفخر، وأجاد في المديح والهجاء، وقصر في فني الغزل والرثاء، وله ديوان شعر مطبوع.

ب ـ شخصيته: طغت البداوة على شخصية الفرزدق، فكان يحمل نفساً خشنة تعتد بنشأتها وبأصالة نسبها، فقد كان يتمسك بمآثر قومه، فيبيع إبله وينثر أموالها على الناس، وقد يجير كما يصنع آباؤه من يطلب الإجارة على قبر أبيه، تميز الفرزدق بأنه فاحش النطق خبيث الهجاء، ضعيف الانتهاء؛ لأنه تقلب بانتهائه بين الأحزاب السياسية في العصر الأموي.

ج ـ شعره: تطرق الفرزدق بشعره إلى معظم الموضوعات والأغراض، ولكنه لم يفلح إلا في فني المديح والهجاء.

#### ١- المديح عند الفرزدق:

كان موالياً في أعماقه لبني هاشم وإن أبدى مسالمة لبني أمية، ويظهر ذلك من مدحه لعلي بن الحسين (زين العابدين) حيث يقول:

هـذا الـذي تعـرف البطحـاء وطأتـه والبيـت يعرفـه والحـل والحـرم هـذا التقـي النقـي الطـاهر العلـم هـذا التقـي النقـي الطـاهر العلـم مـا قـال لا قـط إلا فـي تـشهده لـولا التـشهد كانـت لاؤه نعـم

٢- الفخر عند الفرزدق: نظراً لاعتداد الشاعر بمكانة آبائه وأجداده، فقد برع في محاولة إبرازه والاتكاء عليهم في إثبات وجوده، يقول مفتخراً بقومه:

إن النه ي سمك السهاء بنسى لنا بيتاً دعائمه أعرز وأطول ول أحلامنا ترن الجبال رزانة وتخالنا جنا إذا ما نجهل

٣- الهجاء عند الضرزدق: إن كون الفرزدق أحد شعراء النقائض الذين دارت بينهم معارك في المهاجاة جعلته يهتم بهذا الفن اهتهاماً كبيراً ويبرع فيه بحيث برز كشاعر هجاء تبوّأ المنزلة العالية يقول الفرزدق مهاجياً جرير:

ضربت عليك العنكبوت بنسجها وقضى عليك به الكتاب المنزل إن الزحام لغير كسم فتحينوا ورد العشي إليه يصفو المنهل يا ابن المراغة أين خالك إنني خالي حبيش ذو الفعال الأفضل

3- القصة الشعرية عند الفرزدق: كتب الفرزدق القصة الشعرية في محاورة جرت بينه وبين ذئب جائع جسد فيه هذا الشاعر شخص (جسد) هذا الذئب وجعله محاوراً محبباً إلى القلب على الرغم من شراسته:

وأطلس عسال وما كان صاحبا دعوت بناري موهناً فأتان فلسا دنا قلت : ادن دونك إنني وإيساك في زادي لمسشركان يتسم شعر الفرزدق بمتانة الألفاظ وكثرة الغريب فيه وشعره موطن إجماع لعلاء اللغة، وديوانه سجل لأيام العرب ومناقبهم ومثالبهم، ولولا شعر الفرزدق لذهب نصف أخبار الناس، وقد قيل: (جرير يغرف من بحر، والفرزدق ينحت في صخر).

#### د- نماذج من شعره:

#### ١- فخر وهجاء:

فخر العربي بالقوة والمكارم والشيم وهجا خصومه بالضعف، والبعد عن الفضائل، قال الفرزدق يفخر بقومه ويهجو جريراً:

إن الدي سمك السهاء بني لنا بيتاً بناه لنا المليك، وما بني لبيتاً بناه لنا المليك، وما بني لا يحتبي بفناء بيتك مسئلهم ضربت عليك العنكبوت بنسجها إن الزحام لغيركم، فتحينوا حليل الملوك لباسنا في أهلنا أحلامنا ترن الجبال رزانة فيادفع بكفك إن أردت بناءنا خالي الدي غصب الملوك نفوسهم وشغلت عن حسب الكرام وما بنوا إن التي فقئت بها إبصاركم

بيتاً دعائمه أعرز وأطول حكم السماء فإنه لا ينقصل أبداً إذا عدد الفعال الأفضل وقضى عليك به الكتاب المنزل ورد العشي إليه يصفو المنهل والسابغات إلى الوغى نتسربل وتخالنا جناً إذا ما نجهل ثهلان ذا الهضبات هل يتحلحل وإليه كان حباء جفنة ينقل إن اللئيم عن المكارم يشغل وهي التي دمغت أباك: الفيصل وهي التي دمغت أباك: الفيصل

شرح المفردات: سمك: رفع. حكم الساء: حكم الله. لا يحتبي: لا يجتمع. الفعال: الفعل الحسن من الجود والكرم وغير ذلك. قضى عليك به الكتاب المنزل: إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ ﴾ [سورة العنكبوت: ١٤]. الورد: ورود الماء. وتحينوا ورد العثبي، أي انتظروا انتهاء الناس من ورود الماء فيصفو لكم، لكن الماء لا يكون صافياً بعد أن ترده الناس إذا بقي ماء أصلاً. الحلل: مفردها حلة، وهي ثوب من قطعتين له بطانة. السابغات: الدروع الطويلة. الوغى: الحرب. نتسربل: نلبس. الأحلام: العقول. ثهلان: جبل في جزيرة العرب. يتحلحل: يتزحزح. آل جفنة: الغساسنة ملوك الشام، وكان حبيش الضبي خال الفرزدق قد أسر عمرو بن الحارث الغساني فأطلقه واشترط عليه أن يبعث إليه في كل سنة بعطاء. دمغت: أصاب على الدماغ. الفيصل: الفاصل بين الحق والباطل.

٢ - قال الفرزدق يمدح عبد الملك بن مروان ويذكر تغلبه على ابن الزبير:

أما العراق فقد أعطتك طاعتها في الأرض لله ولاها خليفته بعد الفساد الذي قد كان قام به راموا الخلافة في غدر فأخطأهم كانوا كسائلة حمقاء إذ حقنت والناس في فتنة عمياء قد تركت دعوا ليستخلف الرحن خيرهم فانقض مثل عتيق الطير تتبعه تغدو الجياد ويغدو وهو في قتم قيدت له من قصور الشام ضمرها فقد رأى مصعب في ساطع سبط يسوم تركن لإبراهيم عافية

وعاد يعمر منها كل تخريب وصاحب الله فيها غير مغلوب كذاب مكة من مكر وتخريب منها صدور وفازوا بالعراقيب سلاءها في أديم غير مربوب أشرافهم بين مقتول ومحروب والله يسمع دعوى كل مكروب مساعر الحرب من مرد ومن شيب من وقع منعلة تزجى ومجنوب يطلبن شرقي أرض بعد تغريب منها سوابق غارات أطانيب

كان طيراً من الرايات فوقهم في قاتم ليطه أشطان موت تراها كلم وردت حمراً إذا رفعا فأصبح الله ولى الأمرز خيرهم بعد اختلاف تراث عثمان كانوا الأولياء له سربال ملك ٣- قال يعلن توبته عن هجاء الناس ويذم إبليس ويعدد آثامه:

في قاتم ليطُها حسر الأنابيب حسراً إذا رفعت من بعد تصويب بعد اختلاف وصدع غير مشعوب سربال ملك عليهم غير مسلوب سرويعدد آثامه:

ألم تـــرن عاهـدت ربي وإننيي على قسم لا أشتم الدهر مسلما أطعتك يا إبليس سبعين حجة فـــررت إلى ربى وأيقنـــت أننـــي ألاطالما قدبت يوضع ناقتي يبـــشرنى أن لـــن أمـــوت وأنـــه فقلت له: هلا أُخيَّك أخرجتْ ألم تات أهل الحجر والحجر أهله فقلت اعقروا هذى اللقوح فإنها فل\_ إ أناخوها تربرأت منهم وآدم قد أخرجته وهو ساكن وأقسم تباً إبليس أنك ناصح فظ لا يخيطان الوراق عليها فكم من قرون قد أطاعوك أصبحوا ما أنت يا إبليس بالمرء ابتغيى

لبين رتاج قائم ومقام ولا خارجاً من فيّ سوء كلام فلے انتھے شیبی وتے تھامی مسلاق لأيام المنون حمامي أبو الجن إبليس بغير خطام يمينك من خضر البحور طوامي بانعم عيش في بيوت رخام لكم أو تنيخ وها لقوح غرام وكنت نكوصاً عند كل ذمام وزوجته مسن خسير دار مقسام لـــه ولها أقــسام غيــر آثـام بأيديها من أكل شرطعام أحاديث كانوا في ظللال غهام رضاه ولا يقتادني بزمام

# ٢ ـ جرير بن عطية الخطفي

أ ـ حياته ونشأته: هو جرير بن عطية الخطفي أحد بني يربوع، بعض بني تميم، فجرير يلتقي الفرزدق في جدهما الأعلى تميم، ولد باليهامة سنة (٣٠هـ)، ونشأ فقيراً يرعى إبل قومه، وكانت وفاته باليهامة سنة (١١٤ أو ١١٥هـ)، بعد وفاة الفرزدق بستة أشهر.

ب . شخصيته: بدأ ينظم الشعر في مطلع حياته رجزاً في المهاجاة التي جرت إلى المناقضات بينه وبين الفرزدق والأخطل.

انحدر من اليهامة إلى البصرة مركز الحركة السياسية وميدان شعراء المناقضات، ثم اتصل بالأمويين ومدحهم، ونال حظوة عند الخليفة عبد الملك بن مروان.

ج - شعره: جرير شاعر وجداني مطبوع، غزير الشعر، وقد قيل: (جرير يغرف من بحر والفرزدق ينحت من صخر)) يجمع جرير بين وضوح المعاني وفصاحة الألفاظ ومتانة التراكيب وعذوبة السبك، وشعره شديد العلوق بالذاكرة مطاوع للغناء، وقد امتاز جرير بالفنون الوجدانية كالغزل والرثاء والهجاء، وله براعة في الوصف والمديح، وفاق الفرزدق والأخطل في الغزل والرثاء والهجاء، وأخمل ذكر شعراء كثيرين، وتغلب على جميع الشعراء الذين هاجوه، ماعدا الأخطل والفرزدق؛ لأنها اجتمعا عليه.

## د- نماذج من شعره:

١- أنا البازي:

كان راعي الإبل النميري يميل إلى الفرزدق، فهجا جريراً فرد عليه جرير بقصيدته ((الفاضحة)) فخزيت بنو نمير، وانكسرت، ومات الراعى في العام نفسه.

فقال جرير يفخر بنفسه ويهجو الفرزدق وراعي الإبل:

لقد خزي الفرزدق في معد فأمسى جهد نصرته اغتيابا في هبت الفرزدق، قد علمتم وماحق ابن بروع إن يهابا أعدد الله للشعراء منى صواعق يخضعون لها الرقابا أتحـت مـن الـسهاء لـه انـصبابا أو هتـك الحجابـا أو هتـك الحجابـا ولا سـقيت قبـورهم الـسحابا عـلى الميـزان مـا وزنـت ذبابـا فــلا كعبـاً بلغـت ولا كلابـا تقلـدك الآصرة والغلابـا تقلـدك الآصرة والغلابـا حـسبت النـاس كلهـم غـضابا بـبطن منـي وأعظمـه قبابـا ((ديوان جرير))

أنا البازي المدل على نمير إذا علق ت خالبه بقرن إذا علق ت خالبه على نمير فسلا صلى الإله على نمير ولسو وزنت حلوم بني نمير فغض الطرف إنك من نمير لعلك يا عبيد حسبت حربي إذا غضبت عليك بنو تميم

#### شرح المفردات:

معد: جد العرب، وأراد قبائل العرب. الجهد: الوسع والطاقة. الاغتياب: الغيبة. ابن بروع: راعي الإبل، وبروع: أمة. قرنت: ربطت. عبد بني نمير: راعي الإبل. والقين: الحداد، وأراد بالقينين: الفرزدق ومحمد بن عطارد التميمي الذي رشا الأخطل ليفضل الفرزدق على جرير. المدل: المحوم. نمير: قوم راعي الإبل. أتحت من السهاء: هيئت وقدرت من السهاء. وانصباب البازي: انقضاضه. القرن: البطل. الحجاب هنا: حجاب القلب. كعب وكلاب: قبائل عربية. تقلدك الآصرة: جعلها في عنقك، والآصرة مفردها صرار، وهو خيط يربط به ضرع الناقة لا يرضعها ولدها. والعلاب: مفردها علبة، وهي وعاء من جلد أو خشب يحلب فيه الحليب. الثقلان: الإنس والجن. الرجل: الرجال. منى: بلد قرب مكة المكرمة ينزله الحجاج، وفيه تنحر الإبل. القباب: مفردها قبة، وهي الخيمة العظيمة من الجلد.

#### ٧- التنديد بالظلم؛

قال جرير يهجو الأخطل وقومه بني تغلب ويفخر عليهم ببني تميم قومه:

قومي تميم هم القوم الذين هم ينفون تغلب عن بحبوحة الدار النازلون الحمي لم يسرع قبلهم والمانعون بلاحلف ولاجار

ما أوقد الناس من نيران مكرمة إلا اصطلينا يا خرر تغلب إني قد وسمتكم على الأنو لا تفخر ن في إن الله أنرلكم يا خرر تغلم ما فيكم حكم ترضى حكومته للمسلمين قوم إذا حاولوا حجاً لبيعتهم صروا الفلو، نبئت أنك بالخابور ممتنع ثم انفرج قد كان دوني من النيران مقتبس أخزيت قوم عدل نعمته:

إلا اصطلينا وكنا موقدي النار على الأنوف وسوماً ذات أحبار يا خزر تغلب دار الذل والعار للمسلمين ولا مستشهد شاري صروا الفلوس وحجوا غير أبرار شم انفرجت انفراجاً بعد إقرار أخزيت قومك واستشعلت من ناري

قال جرير يمدح يزيد بن عبد الملك ويهجو آل المهلب حين ثاروا عليه:

أعطاك ملك التي ما فوقها شرف إن سرت ساروا وإن قلت اربعوا وقفوا باخق يصدع ما في قوله جنف فاستبشر الناس بالحق الذي عرفوا لولا تقوم بدرء الناس لاختلفوا قسوم أطاعوا ولاة الحق وأتلفوا إذا قدفت محالاً خالعاً قدفوا أمسوا رماداً فلا أصل ولا طرف إلا المعاصم والأعناق تختطف فقتل تهم جنود الله وانتنفوا كأنها الحنظل الخطبان ينتقف

الله أعطاك فاشكر فضل نعمته هذي البرية ترضى ما رضيت لها هو الخليفة فارضوا ما قضى لكم يقضي القضاء الذي يشفى النفاق به أنت المسارك والميمون سيرته تدعو فينصر أهل الشام أنهم ما في قلوبهم نكث ولا مرض آل المهلب جند الله دابرهم ما نالت الأزد من دعوى مضلهم والأزد قد جعلوا المنتوف قائدهم وي بذي العقر أقحافاً جماجها

#### ٤- إذا سعر الخليفة نار حرب

قال جرير يمدح الحجاج:

دعا الحجاج مثل دعاء نوح صيرت النفس يا ابن أي عقيل ولو لم يسرض ربك لم ينسزل إذا سعر الخليفة نار حرب نرى نصر الإمام عليك حقا تــشد فـــلا تـــكذب يـــوم زحــف عفاريت العراق شفيت منهم وقسالوا لسن يجامعنسا أمسير وأشمط قد تردد في عهاه إذا علقت حبالك حبل عاص بان السيف لسيس لسه مسرد كأنك قدرأيت مقدمات جلعت لكل محترس مخوف

٥- ألستم خير من ركب المطايا؟

وقال يمدح عبد الملك بن مروان ويذكر إيقاعه بأعدائه:

أتصحو بل فؤادك غير صاح يقول العاذلات عللك شيب يكلفني فؤادي من هواه

فأسمع ذا المسارج فاستجابا محافظة فكيف ترى الثوابا مع النصر الملائكة الغضابا رأى الحجاج أثقبها شهابا إذ لبــــوا بــدينهم ارتيابـا إذا الغمر ات زعزعت العقابا فأمـــسوا خاضـعين لــك الرقابـا أقام الحدد واتبع الكتابا بباب يمكرون فتحت بابا جعلت لشيب لحيته خضابا رأى العاصى من الأجل اقترابا إذا أفرى عن الرئة الحجابا بصين ستان قد رفع واالقباب صفوفاً دارعين به وغابا

عــشية هــم صحبــك بالــروح أهــذا الــشيب يمنعنــي مــراحي ظعـائن يجــترعن عــلي رمــاح

ولا يـــدرين مـا سـمك القـراح وبعض الماء من سبخ ملاح هجان اللون كالفرد اللياح كسا ابترك الخليع على القداح رأيت الموردين ذوي لقالح بأنف اس وتنتظر امتياحي ومن عند الخليفة بالنجاح بــسيب منــك إنــك ذو ارتيـاح زيارق الخليفة وامتداحي وأنبــــت القـــوادم في جنــاحي وأندى العالمين بطون راح بده\_\_\_\_\_ في ململم\_\_\_\_ ة رداح وماشيء حميت بمستباح وأعظم سيل معتلج البطاح جماحاً هل شفيت من الجاح ألف العيص ليسس من النواحي بع شات الفروع ولا ضواحي وبينت المراض من الصحاح

ظعائن لهم يدن مع النصاري فبعض الماء ماء رباب مزن سيكفيك العواذل أرحبي يعرز على الطريق بمنكبيه تعـــزت أم حــزرة ثــم قالــت تعلل وهي ساغبة بنيها ثقى بالله لىيس لىه شريك أغثني يسا فسداك أبي وأمسي فإني قدرأيت عليّ حقا سأشكر إن رددت على ريشي ألسستم خير من ركب المطايسا وقوم قد سموت لهم فدانوا أبحت حمي تهامة بعد نجد لكسم شم الجبال من السرواسي دعوت الملحدين أبا خبيب فقد وجدوا الخليفة هزبريا ف\_ اشــجرات عيــصك في قــريش رأى الناس البصيرة فاستقاموا

## ٦- نال الخلافة إذ كانت له قدرا

وقال يمدح عمر بن العزيز:

إنا لنرجو إذا ما الغيث أخلفنا

من الخليفة ما نرجو من المطر

أم قد كفاني الذي بلغت من خبري قد طال بعدك إصعادي ومنحدري ومن يتيم ضعيف الصوت والنظر خبلاً من الجن أو مساً من النشر كالفرخ في العش لم يدرج ولم يطر تعصي الهوى وتقوم الليل بالسور زيناً وزين قباب الملك والحجر كيا أتى ربه موسى على قدر منكم عهارة ملك واضح الغرر وما وجدت لكم في الناس من خطر وخير من نلت معروفاً ذوو الشكر

أأذكر الجهد والبلوى التي نزلت ما زلت بعدك في دار تعرقني ما زلت بعدك في دار تعرقني كرم بالمواسم من شعثاء أرملة يدعوك دعوة ملهوف كأن به من يعدك تكفي فقد والده أنت المسارك والمهدي سيرته أصبحت للمنبر المعمور مجلسه نال الخلافة إذ كانت له قدرا فلن ترال لهذا الدين ما عمروا في ما وجدت لكم نداً يعادلكم إني سأشكر ما أوليت من حسن

#### ٧- أتفخر تيم بالضلال؟١

قال يهجو قبيلة التيم رهط عمر بن لجا الشاعر:

أتفخر تيم بالصلال ولم يكن في الفخرت تيم بيوم عظيمة ولو تستعف التيم أو تحسن القرى ولي يكن التيمي أو تحسن القرى وقد يكن التيمي عقد نجاف ولا يحتبي التيمي قدام بيت وقد عمرت تيم زماناً وما يرى وآية لوم التيم أن لو عددتم

له حسب زاك ولا عدد مشري ولا قبضوا إلا بخالفة صفر ولا قبضوا إلا بخالفة صفر ولكن تسياً لا تعف ولا تقري إلى فضل زاد جاء يسعى من القبر ولم يحسنوا عقد القلادة بالمهر ولا يستر التيمي إلا على القدر لنسوة تيم من حفاف ولا خدر أصابع تيمي نقصن عن العشر

على حي تيم من صهيل ولا هدر فهذا الذي لا يشتهون من الذكر

صواعق يخضعون لها الرقاب مع القينين إذ غلبا وخابا فللا وأبي عله الدة ملا أصابا ف قد وأبيهم لاقو سبابا أتحت من السياء لها انصبابا ولا سقيت قبورهم السحابا يـــشين ســـواد محجـــر ها النقابــا وما عرفت أناملها الخضابا على الميزان ما وزنت ذبابا ف\_إن الحرب موقدة شهابا فلا كعباً بلغت ولا كلابا حــسب النـاس كلــهم غـضابا ب\_بطن مني وأعظمه قبابا

ترى في مروج جريته حسبابا

كدار السوء أسرعت الخرابا

في أوقدوا ناراً ولا دل ساريا ونبئت تيماً قد هجوني ليذكروا المازي المطل على نمير وقال يهجو نمير وشاعرهم الراعى:

أعدد الله لله سعراء منسي قرنت العبد عبد بنسى نمير أتانى عن عرادة قول سوء أتلـــتمس الــسباب بنــو نمــير أنا البازي المطل على نمسر فللا صلى الإله على نمير وخصض اء المغابن مسن نمسير وقد جلت نسساء بنسى نمسير ولو وزنت حلوم بنسي نمسير فصبراً يا تيوس بني نمير فغضض الطرف إنك من نمير لعلك يا عبيد حسبت حربي إذا غيضبت عليك بنو تميم ألسسنا أكثر الثقلين رجلا تـــنح فـــإن بحــرى خنــدفي تركـــت مجاشـــعاً وبنــــى نمـــير

#### ٩- رأيتك لا توفي بجار أجرته

لقد ولدت أم الفرزدق فاجرا وما كان جار للفرزدق مسلم يوصل حبليه إذا جنن ليلة أتيت حدود الله منذ أنت يافع تتبع في الماخور كل مربية رأيتك لا توفي بجار أجرته هـو الـرجس يـا أهـل المدينـة فاحـذروا لقد كان إخراج الفرزدق عنكم تدلیت ترنی من ثمانین قامنة وإنك يا ابن القين لست بنافخ فها وجد الجيران حبل مجاشع ولامت قريش في الزبير مجاشعا فإن وكيعاً حين خارت مجاشع وقبلك ما أخزى الأخيطل قومه رويدكم مسسح الصليب إذا دنا إذا حدبت قيس على وخندف

وجاءت بوزواز قصير القوائم ل\_يأمن قرراً ليلة غير نائم لىرقى\_\_\_\_ إلى جارات\_\_\_ ه بال\_\_\_سلالم وشبت فا ينهاك شيب اللهازم ولست بأهل المحصنات الكرائم ولا مستعفاً عن لئام المطاعم مداخل رجس بالخبيثات عالم طهوراً لما بين المصلى وواقم وقصرت عن باع العلا والمكارم بكيرك إلا قاعداً غير قائم وفياً ولا ذامرة في العرائم ولم يعذروا من كان أهل الملاوم وغيرك جليى عن وجوه الأهاتم كفي شعب صدع الفتنة المتفاقم وأسلمهم للمأزق المتلاحم هـ لال الجـزى واستعجلوا بالـ دراهم أخذت بفضل الأكثرين الأكارم

١٠- أنسيت يومك بالجزيرة؟

وقال يهجو الأخطل وقومه بني تغلب ويُعيِّرهم هزائمهم أمام قيس عيلان:

قبح الإله وجوه تغلب إنها هانت عليَّ مراسناً وسبالا

شبح الحجيج وكبروا إهلا وبجبرئيل وكندبوا ميكالا وبجبرئيل وكندبوا ميكالا والسدائبين إجارة وسوالا حالته وتمثيل الأمثالا كانت عواقبه عليك وبالا شعثاً عوابس تحمل الأبطالا خيلاً تشدعلي كم ورجالا خيلاً تشدعلي وأحرز الأموالا في مار سرجس لا نريد قتالا خير وأكرم من أبيك فعالا يوم التفاضل لم تزن مثقالا في المسلمين فكنتم أنفالا في المسلمين فكنتم أنفالا في المسلمين فكنتم أنفالا

سري انتقالي الإن الله أرض داري انتقالي الإنام المعلت السيف من عن شاليا وحرزاً لما ألجاتم من ورائيا وقابض شرعن حم بشاليا مواد فمدوا وابسطوا من عنانيا وخافا المنايا أن تفوتكما بيا

قبح الإله وجوه تغلب كلم عبدوا الصليب وكذبوا بمحمد المعرسين إذا انتهوا ببناتهم والتغلبيي إذا تنحينح للقيري أنسست يومك بالجزيرة بعدما حملت عليك حماة قيس خيلها ما زلت تحسب كل شيء بعدهم زفر الرئيس أبو الهذيل أبادكم قال الأخيطال إذ رأى راياتهم قيس وخندف إن عددت فعالهم ولو أنّ تغلب جمعت أحسابها لا تطلب بن خؤول ــــة في تغلب ب لولا الجزي قسم السواد وتغلب

١١- ألا لا تخافا نبوتي في ملمة
 قال يفخر بنفسه ويعاتب قومه:

وإني لعف الفقر مشترك الغنى جريء الجنان لا أهال من الردى ألم أك ناراً يصطليها عدوكم وباسط خير في يكم بيمينه إذا سركم أن تمسحوا وجه سابق ألا لا تخافا نبوق في ملمة

أنا ابن صريحي خندف غير دعوة وليس لسيفي في العظام بقية ١٢ منا الذائد الحامي

وقال يفاخر برهطه بني يربوع:

أنا الذائد الحامي إذا ما تخمطت في الناصفتنافي الحفاظ مجاشع ويسوم عبيد الله خضنا برايسة لنسا ذادة عند الحفاظ وسادة إذا ركبوا لم ترهب الروع خيلهم عن المنبر الشرقي ذادت رماحنا المنبر الشرقي ذادت رماحنا المنبر الشرقي ذادت رماحنا وقال يفخر يقومه:

بني لي المجد في عيطاء مشرفة المطعمون إذا هبيت شآمية المطعمون إذا هبيت شآمية تلقى فوارسنا يحمون قاصينا كم من رئيس عليه التاج معتصب أسد إذا ألحقوا بالخيال لم يقفوا تلقى السيوف بأيدينا يعاذ بها فمن يرم مجدنا العادي ثم يقس حكام فصل وتلفى في مجالسنا

يكون مكان القلب منها مكانيا وللسيف أشوى وقعه من لسانيا

عــرانين يربوع وصالت قرومها ولا قايــست بالمجــد إلا نــضيمها وزافــرة تــمت إلينا تميمها مقاديم لم يـندهب شـعاعاً عزيمها ولكـن تلاقــي البـأس أنــي نــسيمها وعـن حرمـة الأركان يرمــي حطيمها

أبناء حنظلة الصيد المباجيل والجابرون وعظم الرأس مهزول والجابرون وعظم الرأس مهزول وفي أستتنا للناسس تنكيل قد غادرته جيادي وهو مقتول نعم الفوارس لاعزل ولا ميل عند الوغى حين لا تخفى الخلاخيل قوم بقومي يرجع وهو مفضول أحلام عاد إذا ما أهذر القيل

١٤ ولهت قلبي إذ علتني كبرة:
 قال يرثى زوجه خالدة بنت سعد

لولا الحياء لهاجني استعبار ولقد نظرت وما تمتع نظرة ولهـــت قلبـــي إذ علتنـــي كـــبرة عمرت مكرمة المساك وفارقت فسقى صدى جدث برقة ضاحك كانت مكرمة العشيرة لم يكن ولقد أراك كسسيت أجمل منظر والبريح طيبة إذا استقبلتها وإذا سريت رأيت نارك نورت صلى الملائكة النبين تخسيروا وعليك من صلوات ربك كلم لا تكثرن إذا جعلت تلومني كان الخليط هم الخليط فأصبحوا لا يــــلبث الـــقرناء أن يتفرقـوا ١٥- وأظلمت البلاد عليه حزنا وقال يرثى عبد العزيز بن عبد الملك:

نعوا عبد العزيز فقلت هذا فبتنا لا نقر بطعم نوم فهد الأرض مصرعه فهادت

ولزرت قسرك والحبيب يبزار في اللحدد حيث تحكن المحفار وذوو التمائم من بنيك صغار ما مسها صلف و لا إقتار ه\_\_\_زم أج\_ش وديم\_ة م\_درار يخشى غوائل أم حزرة جار ومصع الجصال سكينة ووقسار والعرض لا دنيس ولا خروار وجهاً أغر يزينه الإسفار والصصالحون عليك والأبرار شبح الحجيج ملبدين وغاروا متبدلين وبالديار ديار ليكل يكر عليهم ونهار

جليل الرزء والحدث الكبير ولا ليل نكابده قصير رواسيها ونضبت البحرور

وأظلمت السبلاد عليه حزنا وكسل بني الوليد أسرّ حزنا وكيف الصعبر إذ نظروا إليه ترور بناته جدثاً مقياً بكى أهل العراق وأهل نجد وأهل الشام قد وجدوا عليه

وقال يتغزل:

بان الخليط ولو طووعت ما بانا حسي المنازل إذ لا نبتغيي بدلا قد كنت في أثر الأظعان ذا طرب لو تعلمين الذي نلقي أويت لنا ياليت ذا القلب لاقي من يعلله ما كنت أول مشتاق أخي طرب يا أم عمرو جزاك الله مغفرة الست أحسن من يمشي على قدم لقد كتمت الهوى حتى تهيمني لقد كتمت الهوى حتى تهيمني لا بارك الله في الدنيا إذا انقطعت يا أم عشان إن الحب عن عرض يا أم عشان إن الحب عن عرض أبدل الليل لا تسسري كواكبه إن العيون التي في طرفها حور

وقلت أفرارق القمر المنير وكل القوم عتسب صبور يردد على القوم عتسب صبور يردد على المنافلة الحفير بنفسي ذلك الجدث المرور على عبد العزير ومن يغور وأحرنهم وزلزلت القصور

وقطعوا من حبال الوصل أفرانا بالسدار داراً ولا الجسيران جيران مروعاً من حذار البين محزانا أو تسمعين إلى ذي العرش شكوانا أو ساقياً فسقاه اليوم سلوانا هاجت له غدوات البين أحزانا مدي علي فؤادي كالذي كانا يا أملح الناس كل الناس إنسانا لا أستطيع لهذا الجسب كتمانا أسباب دنيانا أمطال حتى حسبت النجم حيرانا أمطال حتى حسبت النجم حيرانا قسلنا ثم ليين قتلانا قسلانا شم كيين قتلانا

يصرعن ذا اللب حتى لا حراك به طار الفؤاد مع الخود التي طرقت مثلوجة الريق بعد النون واضعة يا حبذا جبل الريان من جبل وحسبذا فعصات من يانية هبت شالاً فذكرى ما ذكرتكم همل يرجعن وليس الدهر مرتجعا أزمان يدعونني الشيطان من غزلي المحدم حكمة

تروعنا الجنائز مقبلات كروعة هجمة لمغار سبع

وهسن أضعف خلق الله أركانسا في النسوم طيبة الأعطاف مبدانا عسن ذي مثان تمج المسك والبانسا وحبذا ساكن الريسان مسن كانسا تأتيك مسن قبل الريسان أحيانسا عسن المصفاة التي شرقي حورانسا عيش بها طالما احلولي وما لانسا وكسن يهوينني إذ كنست شيطانا

فنله و حين تندهب مدبرات فنله و حين تندهب مات فلات واتعاب عادت واتعاب

## ٣ ـ الأخطل الكبير (٢٠١هـ/٦٤٠ م)

#### أ ـ نشأته وحياته:

الأخطل لغة هو السفيه، وهو لقب أطلقه عليه الشاعر كعب بن جعيل لكثرة هجائه، وهو ولد الأخطل الكبير غياث بن عوف التغلبي في بادية الحيرة أو قرب الرصافة حيث مضارب عشيرته، وماتت أمه ليلى وهو طفل فتربى في كنف زوج أبيه، وكانت تقسو عليه، وتربى في أحضان زوجة أبيه بعد أن فقد أمه صغيراً، فأساءت معاملته وقد كانت نشأته في أرض الجزيرة السورية حيث يقطن التغالبة، وظهر الشعر مبكراً عنده فهاجى مجموعة من الشعراء منهم كعب بن جعيل، ودافع عن السيدة رملة بنت معاوية حين تعرض لها عبد المرهن بن حسان بن ثابت في شعره فهجاه الأخطل بطلب من يزيد بن معاوية الأنصار قائلاً:

ذهبت قريش بالمكارم والعللا واللوم تحت عائم الأنصار، فهجاهم نظم الشعر صغيراً، ورشحه كعب بن جعيل شاعر تغلب ليهجو الأنصار، فهجاهم وتعززت صلته ببني أمية بعد ذلك، فقربه يزيد، وجعله عبد الملك بن مروان شاعر البلاط الرسمى، ينافح عن دولة بني أمية، ويهاجم خصومها.

أقحم نفسه في المهاجاة بين جرير والفرزدق حين فضل الفرزدق على جرير، وامتد الهجاء بينه وبين جرير طوال حياته، وقد جمع أبو تمام الشاعر نقائض جرير والأخطل.

ب ـ شخصيته: على الرغم من صلة الأخطل بملوك بني أمية فقد بقيت نظرته إلى الحياة نظرة البدوي الذي يهوى التنقل، ويرفض الإقامة في دمشق. وقد أثر في شخصيته عاملان:

الأول: الانتساب إلى قبيلة تغلب، وقد كان ذاك مدعاة للأنفة والتعالي عندهم. والثاني: سوء المعاملة التي لقيها من زوج أبيه، وقد دفعه ذلك إلى الهجاء منذ الصغر.

ج. جوانب شعره: كتب الأخطل في الأغراض المهمة، فمدح وافتخر وهجا ووصف.

١- مديحه: اتجه مديح الأخطل إلى الأمويين أصحاب السلطة والمكانة وزعاء العرب ودافع عن حقيقتهم في الخلافة وأشار إلى مكانتهم وإلى عظمة خلفائهم وهو أحد أعلام شعراء الحزب الأموى الذين كانوا دعاة لسياسة الأمويين يقول الأخطل مادحاً الأمويين:

حشد على الحق عيافو الخنا أنف إذا ألمت بهم مكروهة صبروا أعطاهم الله جدّاً ينصرون به لا جدّ إلا صغير بعد محتقر شمس العداوة حتى يستقاد لهم وأعظم الناس أحلاماً إذا قدروا

وهذه الصفات التي أضفاها الشاعر على الأمويين هي صفات المدح عند الجاهليين، مما يدل على أن القيم في الدين الجديد لم تخترق نفس الشاعر بعد مرور ثلاثة أرباع قرن من الزمن على انتشار الإسلام، فهم يستحقون الخلافة لا لأنهم عادلون، منصفون، يقيمون شعائر الدين، بل لأنهم ينتسبون إلى جدّ كان زعيهاً من زعهاء العرب.

٢- فخــره: نظراً لاعتداد الشاعر بانتسابه إلــى قبيلة تغلب فقــد افتخـر الشاعر بشجاعة أبناء قبيلته الذين انتصروا على قبيلة تميم في منطقة الكلاب قرب البـصرة، وفي ذلـك يفتخر الأخطل راداً على جرير:

ردت تميم بالكلاب لو أنها باعت هناك زمانها بزمان والخيال تردي بالكلاب كواسر العقبان والخيال تردي بالكهاة كأنها يوم الكلاب كواسر العقبان برجال تغلب كالأسود ومعشر قتلوا طريفاً في بني شيبان وليس لفخر الشاعر أي مزية جديدة، تدل على تأثره بالواقع التراثي الجديد.

٣- هجاؤه: توجه شاعرنا الأخطل بهجائه إلى جرير غالباً، وإلى عشيرته كليب، فإذا ما هجا تحبّر هجاؤه بالفحش والإقذاع، كقوله:

أما كليب بن يربوع فليس لهم عند التفارط إيراد ولا صدر قوم أنابت إليهم كل مخزية وكل فاحشة سبت بها مُضر

ومن هجائه لقوم جرير قوله:

قــوم إذا اســتنبح الأضــياف كلــبهم قــالوا لأمهــم بــولي علـــى النــار د- ميزات شعر الأخطل: لشعر الأخطل قيمه تاريخية عظيمة؛ لأنه يصور في نقائضه مع جرير حوادث عاصرها أو يشير إلى حوادث تاريخية لم تذكرها المصادر، وقد بـرع الأخطل في المدح والهجاء ووصف الخمرة، ويتهمه النقاد بالإغارة على معاني من سبقه من الـشعراء، والخشونة والالتواء في الشعر والتكلف أحياناً، وهو في نظرهم شاعر غير مطبوع كجرير، لكنه واسع الثقافة اللغوية، تمثل التراث الأدبي وأحسن استغلاله، تميز شعره بجزالة الألفاظ وصعوبتها ووضوح المعاني، وقد اعتبره النقاد تلميذاً نجيباً للنابغة الـذبياني، فقـد طبع هـذا الشاعر، وقال شعره دون تكلف، وله ديوان شعر مطبوع.

وقد تميز الأخطل بأنه شاعر الخليفة عبد الملك بن مروان، وأنه كان أحد الشعراء الثلاثة الذين شكلوا فن النقائض، توفي غياث بن غوث في خلافة الوليد بن عبد الملك سنة (٩٢هـ/ ٧١٠م).

#### هـ- نماذج من شعره:

#### ١- مدح بني أمية:

تعد قصيدة الأخطل في مدح بني أمية درة من درر المديح، وهو يحاول أن يحسن حكمهم في نظر الناس، ويجعل سلطتهم مستمدة من إرادة الله، بأسلوب عاطفي لا يخلو من مبالغة:

الخائض الغمرة، الميمون طائره وما الفرات إذا جاشت حوالبه يوماً بأجود منه حين تسأله في نبعة من قريش يعصبون بها حشد على الحق، عيافو الخنا أنف أعطاهم الله جداً ينصرون به مشمس العداوة حتى يستقاد لهم

خليفة الله يستسقى به المطر في حافتيه وفي أوساطه العشر ولا بأجهر منه حين يجتهر ما إن يوازي بأعلى نبتها الشجر إذا ألمت بهم مكروهة صبوا لا جد إلا صغير بعد محتقر وأعظم الناس أحلاماً إذا قدروا

هم النين يبادرون السريح إذا بندي أمية نعماك مجللة شرح المفردات:

قل الطعام على العافين أو قتروا تمست فلا منّة فيها ولا كدر

الحوالب: جمع حالب: الأمواج. العشر: جمع عشرة: نوع من الشجر. الغمرة: الشدة. الميمون: المبارك، وميمون الطائر: مبارك الطلعة. يستسقي به المطر: إذا دعا الناس الله به، أنـزل المطر ليمنه وبركته. اجتهره: نظر إليه وعظم في عينه وراعه جماله وهيئته. النبع: شـجر صـلب تتخذ منه القسي، شبه به فروع قريش لرفعتها وشرفها. حشد على الحق: يعين بعضهم بعضاً في نصرة الحق. عيافو الخنا: يكرهون الفحش. أنف: جمع أنوف: الأبي. ألمت: نزلت. الجد: الحظ، لا جد إلا صغير: كل حظ غير حظهم في الغلبة صغير محتقر. شمس العداوة: شديدة العداوة، ومفرد شُمْس: شَموس، يستقاد لهم: يطاع أمرهم، مجللة: عامة.

#### ٢- حشد على الحق:

قال الأخطل يمدح بني أمية ويفضلهم على مناوئيهم:

حسد على الحق عيافو الخنا أنّف وإن تدجت على الآفاق مظلمة وإن تدجت على الآفاق مظلمة أعطاهم الله جداً ينصرون به لم يأشروا فيه إذ كانوا موالية شُمس العداوة حتى يستقاد لهم لا يستقل ذوو الأضغان حربهم هم الدين يبارون الرياح إذا بني أمية قد ناضلت دونكم بني أمية قد ناضلت دونكم أفحمت عنكم بني النجار قد علمت

إذا ألمست بهم مكروهة صبروا كان لهم مخرج منها ومعتصر لا جدد إلا صغير بعدد محتقر ولدو يكون لقوم غيرهم أشروا وأعظم الناس أحلاماً إذا قدروا ولا يبين في عيدانهم خرو ولا يبين في عيدانهم خروا قال الطعام على العافين أو قتروا تمت فلا منّة فيها ولا كدر أبناء قوم هم آووا وهم نصروا عليا معدد وكانوا طالما هدروا

حتى استكانوا وهم مني على مضض والقول ينفذ ما لا تنفذ الإبر ٣- والمسلمون بخير ما بقيت لهم

وقال يمدح عبد الملك وبني أمية ويفضلهم على منافسيهم ويـشيد بـالمواقع التي انتـصروا فهها:

تمست جدودهم والله فسضلهم هسم السذين أجساب الله دعوتهم ليست تنال أكف الناس بسطتهم قسوم إذا أنعموا كانت فواضلهم ويدوم شرطة قيس اذ منيت لهم ويدوم صفين والأبصار خاشعة على الألى قتلوا عشمان مظلمة فشم قرت عيون الثائرين به فلم تزل فيلق خضراء تحطمهم فلم أيديكم فوق أيدي الناس فاضلة وإن سألت قريشا عن ذوائبها والمسلمون بخير ما بقيت لهم

وجد قوم سواهم خامل نكد لما تلاقت نواصي الخيل فاجتلدوا وليس ينقض مكر الناس ما عقدوا سيباً من الله لا من ولا حسد حنت مثاكيل من إيقاعكم نكد أمدهم إذ دعوا من ربهم مدد لم ينههم نشد عنه وقد نشدوا وأدركوا كل تبل عنده قود تنعي ابن عفان حتى أفرخ الصيد فلن يوازنكم شيب ولا مرد فهم أفاضلها الأعلون والسند وليس بعدك خير حين تفتقد

# ٤ ـ الراعي النميريعبيد بن حصين الراعي

#### أ ـ حياته ونشأته:

أبو جندل عبيد بن حصين من نمير وهم بطن من عامر بن صعصعة في أواسط الجزيرة العربية. كان الراعي سيداً في قومه، أقام مراراً في البصرة، الملقب براعي الإبل. لكثرة وصفه الإبل ورعيها.

ينتسب إلى بيت شرف ورئاسة في الجاهلية والإسلام، وكان وجيهاً في قومه.

عرف بتقلبه السياسي، وميله إلى التكسب بالشعر. توفي سنة ٩٠ هـ/ ٩٠٧م.

#### ب ـ شعره:

شاءت المصادفات أن يعترض الراعي النميري بين جرير والفرزدق. فهال إلى الثاني، فهجاه جرير وفضحه بقصيدة لم يستطع الراعى و لا بنو نمير محو عارها.

وللراعي قصيدة استرحامية وجهها إلى عبد الملك بن مروان في إحدى سنيِّ القحط يشكو فيها من سعاته وجامعي الزكاة له، وللراعي أيضاً مقطوعة مدح بها سعيد بن عبد الرحمن بن عتاب، وثمة نادرة تظهر مع الأخطل في البصرة في حضرة بشر بن مروان (المتوفَّ سنة ٧٥هـ/ ٢٩٤م)، وحفظت باسمه ست مقطوعات قصيرة جداً، وقصيدة ينم مطلعها النسيبي المتكلف عن أثر أرباب المختارات الشعرية، في حين أن بقية شعره يعكس مشاغل البدو الجياع الساعين وراء القوت، ولا ريب في أن الانحطاط الذي مُني به النميريون خلال القرن الثاني الهجري/ الثامن الميلادي يفسر ضياع شعر كان غزيراً في زمنه غطى عليه شعر الثلاثي الفرزدق وجرير والأخطل.

إن تلك المقطوعات في حالتها الحاضرة والقصيدة المذكورة تميز على نحو جيد جمع آثار الحياة الصحراوية تحت طلاء إسلامي رقيق.

جعله ابن سلام في الطبقة الأولى من الشعراء الإسلاميين، وكان شعره سائراً على الألسنة، برع في الهجاء والمديح ووصف الإبل، وله في الفخر والحماسة والوصف الوجداني، أما غزله فقليل، وهو مولع بالبديع في شعره، بدوي النزعة في الوصف.

#### ج- نماذج من شعره:

#### ١- رسالة تظلم

- قسا جباة عبد الملك بن مروان على قوم الشاعر في جمع الصدقات، وارتكبوا مظالم منكرة، فكتب إلى الخليفة يشكوهم:

أخليفة السرحمن إنسا معشر عسرب نسرى لله في أموالنسا إن السعاة عصوك يسوم دعوتهم أخذوا العريف فقطعوا حيزومه يسدعو أمسير المؤمنين ودونه أخليفة السرحمن إن عسشيري قطعوا اليهامة يطردون كأنهم فسادفع مظالم عيَّلست أبناءنا إن السذين أمسرتهم أن يعسدلوا أخذوا العشار من الكرام ظلامة

حنفاء نسجد بكرة وأصيلا حسق الزكاة منزلاً تنزيلا وأتوا دواهي لوعلمت وغولا وأتوا دواهي لوعلمت وغولا بالأصبحية قائماً مغلول خرق تجربه الرياح ذيولا أمسى سوامهم عزين فلولا قصابوا ظالمين قتيلا عنا وأنقذ شلونا الماكولا لم يفعلوا عما أمرت فتيلا منا ويكتب للأمرت فتيلا منا ويكتب للأمير أفيلا

#### شرح المفردات:

السعاة: جباة الصدقات، مفرده: ساع. عصوك: لم يتقيدوا بنصحك في الرفق بجمع الصدقات. دعوتهم: اخترتهم. أتوا دواهي: ارتكبوا أموراً عظيمة من الظلم. الغول: الأمر المنكر. العريف: رئيس القوم. الحيزوم: وسط الإنسان. الأصبحي: السوط. يدعو: يستجير. الخرق: الفلاة القفر الواسعة. تجر به الرياح ذيولاً: تعصف به الرياح. السوام: الأنعام السائمة.

عزين: فرقاً. فلولاً: مهزومة متفرقة. عليك أبناءنا: أثقلتهم وأفقرتهم. السلو: ما يبقى من أعضاء الإنسان إذا افترسه السبع، جمعه أشلاء. فتيل: قليل. العشار من الكرام: أفضل الأنعام، وزكاة الأنعام عادة تؤخذ من أوساطها لا من فضلها ولا أسوئها، يريد: إن الجباة كانوا يختارون في الزكاة أفضل الأنعام، ثم يسجلون أنهم أخذوا أفيلا: أي ابن نحاض صغير السن.

#### ٥- مرة بن محكان

#### أ. حياته ونشأته:

مرة بن محكان، من بني سعد بن زيد مناة بن تميم، شاعر مقل من شعراء الدولة الأموية، عاصر جريراً والفرزدق فأخملا ذكره لنباهتها في الشعر.

#### ب. شخصيته:

كان مروة سيد قومه من بني ربيع، وكان أبو البكراء يوائمه في الشرف، وهما معاً من بني الربيع، فأنهب مرة ماله الناس، فحبسه عبيد الله بن زياد، فلما أطلقه ذبح أبو البكراء مئة شاة، فنحر مرة ابن محكان مئة بعير، وقد نهى الإسلام عن الإسراف والتبذير، لكن هذه الوقائع تدل على رسوخ بعض العادات الجاهلية واستحكامها لدى سكان البوادي، ومنها الإسراف في الكرم والتباهى به واتخاذه سبيلاً للظهور الاجتهاعى.

#### ج ـ شعره:

تداول المغنون شعر (مرة)، والسيم قصيدته البائية، ومن الذين غنوا شعره: ابن سريج، ومعبد، والغريض.

وفي شعر (مرة) نزعة بدوية واضحة، ونسج جاهلي محكم.

#### ٦ ـ الكميت بن زيد الأسدي

#### أ ـ حياته ونشأته:

ولد في الكوفة سنة ٦٠هـ، ونشأ في وسطها الثقافي المتطور، فاجتمع له علم واسع بلغه العرب وأشعرها وأنسابها، نظم الشعر صغيراً ولم يتخذه وسيلة إلى التكسب.

تشيع لأهل البيت متأثراً بجوّ الكوفة السياسي، فنظم الهاشميات وهي مجموعة قصائد يمدح فيها أهل البيت ويؤيد حقهم في الخلافة، ويندد بالحكم الأموي، وكان يرفض هبات بني هاشم مظهراً عزة نفسه وإخلاصه لمبدئه.

جرّه الصراع السياسي إلى مهاجمة اليهانية من أنصار بني أمية، فغضب عليه والي العراق لهشام بن عبد الملك، وكان يهانياً، لكنه استطاع أن يفرَّ من السجن، ويلتمس العفو عنه من الخليفة، فأمنه الخليفة بعد أن مدحه وأظهر التوبة عن التشيع، لكنه لم يتورع عن رثاء زيد بن علي حين قتله والي العراق، وإعلان سخطه على بني أمية، فظل والي العراق يتحين الفرصة الملائمة للإيقاع به، حتى إذا وفد عليه مادحاً يريد أن يستل ضغنه دس إليه من قتله غيلة سنة الملائمة للإيقاع به، حتى إذا وفد عليه مادحاً يريد أن يستل ضغنه دس إليه من قتله غيلة سنة

#### ب- شعره

تمتاز هاشمياته بصدق العاطفة، وبراعة الجدل والحجاج، وتأييد حق الهاشميين بالخلافة، وحجاجه المنطقي؛ ما جعل النقاد القدامى يعدون شعره أشبه بالنثر ويرون فيه خطيباً لا شاعراً.

#### ج- نماذج من شعره:

#### ١- خباء المكرمات

مدح خالص لبني هاشم، منزه عن كل غاية، ودفاع عن حقهم في الخلافة يقوم على الحجة والمنطق والبراهين العقلية. وهذه القصيدة من هاشمياته:

طربت وما شوقاً إلى البيض أطرب ولا لعباً مني وذو الشيب يلعب

ولم يتطرَّبنــــى بنـــان مخــــضب وخير بني حواء والخير يطلب إلى الله في إلى الله في إلى الله في إلى الله في الله في الله في الله الله في الله في الله في الله في الله في ا بهم ولهم أرضى مراراً وأغضب ترى الحور عدلاً أين تذهب ترى حبّهم عاراً على وتحسب ومالي إلا مشعب الحق مشعب نوازع من قلبى ظهاء وألبب ألا خاب هذا والمشرون أخيب وطائفة قالوا مسيء ومذنب ولا عيب هاتيك التي هي أعيب على حبكم بل يسخرون وأعجب فلم أر غصباً مثله يتغصب وم\_\_\_\_ ورثـــتهم ذاك أم و لا أب سفاها وحق الهاشميين أوجب لقد شركت فيه بكيل وأرحب وكندة والحيان بكر وتغلب فإن ذوى القربع أحق واقرب ويا حاطباً في غير حبلك تحطب أروح وأغدد خائها أترقب

ولم يلهنسي دار ولا رسم منزل ولكن إلى أهل الفضائل والنهي إلى النفر البيض الذين بحبهم بنے هاشم رهط النبے فإننی فقل للذي في ظل عمياء جونة باي كتاب أم بأية سنة ف\_\_\_إلى إلا آل أحمد شيعة إلـــيكم ذوى آل النبـــى تطلعـــت يـــشيرون بالأيــدي إلى وقــوهم فطائفة قد كفرتني بحبكم فاساءنى تكفير هاتيك منهم يعيبونني من خبهم وضلالهم وقسالوا تــــرُ ان هـــواه ورأيــه بخاتمكم غضبا تجوز أمورهم وقالوا ورثاها أبانا وأمنا يرون لهم حقاً على الناس واجبا يقولون لم يسورث ولسو لا تراثسه وعك ولخم والسكون وحمير فإن هي لم تصلح لقوم سواهم فيا موقداً ناراً لغيرك ضوءها ألهم ترنى من حب آل محمد

على أي جرم أم بأية سيرة أناس بهم عزت قريش فأصبحت خفضت لهم مني جناح مروة شرح المفردات:

أعضنف في تصقريظهم وأؤنب وفيهم خباء المكرمات المطنب إلى كتف عطفاه أمر ومرحب

البيض: ج بيضاء: الحسان، وذو الشيب يلعب: وذو السن قد يهزه العشق، البيض: ج أبيض: الرجل التقي، الشريف النبيل، بهم ولهم أرضى وأغضب: أغضب لغضبهم وأرضى لرضاهم، خفضت لهم جناح مودة: خضعت في محبتهم خضوعاً كاملاً، الكنف: الستر، عطفاه: جانباه، جان: مجرم، الخباء: الخيمة، وقد كنى عن مكارم قريش بالخيمة التي حوت كل المكرمات.

## ٢- كلام النبيين الهداة كلامنا ومن هاشمياته أيضاً:

ألا هـــل عـــم في رأيــه متأمــل وهــل أمــة مــستيقظون لــرشدهم لقد طال هـذا النوم واستخرج الكرى وعطلــت الأحكـام حتــى كأننــا كــلام الــنبيين الهــداة كـلامــنا فيـا ساسـة هـاتوا لنـا مــن حــديثكم أأهــل كتــاب نحــن فيــه وأنــتم فكيـف ومــن أنــى وإذ نحــن خلفـة فكيـف ومــن أنــى وإذ نحــن خلفـة فتـلك مـلوك الـسـوء قـد طـال ملككم فتــلك مـلوك الـسـوء قـد طـال ملككم ولــيس لنــا في الفــيء حـــظ لــديهم ولــيس لنــا في الفــيء حـــظ لــديهم ولــيس لنــا في الفــيء حـــظ لــديهم

وها ما ما بيا بعد الإساءة مقبل فيك شف عنه النعسسة المتزمال مساوئهم لو كان ذا الميال يعدل على مالة غير التي نتنحل وأفعال أهال الجاهلية نفعل ففيكم لعمري ذو أفانين مقول ففيكم لعمري ذو أفانين مقول غلى الحق نقضي بالكتاب ونعدل فريقان شتى تسمنون ونهزل فيحتام حتام العناء المطول ويحرم طلع النخلة المتهدل وليس لنا في رحلة عليك المعول

عليهم وهال إلا عاليك المعول لأجوافها تحت العجاجة أزمال لأجوافها تحت العجاجة أزمال لأسيافهم ما يختلي المتبقل غواتهم من كال أوب وهللوا ولما تصبهم ذات ودقين ضئبل لخائفنا الراجي مالاذ وموئل سواهم يؤم الظاعن المترحل إذا الليل أمسى وهو بالناس أليل ليدفأ مقرور ويشبع مرمال

فيارب ها إلا بك النصر يرتجى ومن عجب لم أقضه أن خيلهم كأن حسيناً والبهاليل حوله إذا شرعت فيه الأسنة كبرت ألا يفزع الأقوام عما أظلم الماشمين البهاليل إنهم إلى الهاشمين البهاليل إنهم وفيهم نجوم الناس والمهتدي بهم وفيهم نجوم الناس والمهتدي بهم فيارب عبحل ما يومل فيهم لهم من هواي الصفو ما عشت خالصا

## ٧ ـ عبيد الله بن قيس الرقيات

#### أ- حياته ونشأته:

عبيد الله بن قيس الرقيات الملقب بقيس الرقيات؛ لأنه شبب بثلاث نسوة سمين جميعاً رقية أصله من بطن مغمور من قريش وهم ربيعة بن أهيب من عبد شمس. ولد عبيد الله في مكة حوالي سنة ١٢٥ أو ١٣٠ م؟ وقضى شبابه في مسقط رأسه في المدينة، وذهب في تاريخ غير معروف ولعله حوالي سنة ٣٧هـ/ ٢٥٧ م إلى الشام واتصل بالوليد بن عقبة، الذي صار فيها بعد والياً على الرقة، ولما شبت الاضطرابات التي رافقت تولي الخليفة مروان بن عبد الملك تحول عبيد الله نهائياً عن الحجاز، ودفعه ذلك إلى البحث عن حماية الكبراء في مكان آخر، فجاء عندئذ إلى الشام، وبعد سنتين وجدناه في حاشية حاكم سجستان طلحة الطلحات (المتوفى سنة محرالة بن الزبير أخي عبد الله بن الزبير .

إن القصائد التي نظمها ابن الرقيات في مدح ابن الزبير تفيض حماسة، ولكن القضاء على الثورة الزبيرية في العراق سنة ٧٧هـ/ ٢٩٦م، حمل الشاعر على الاختفاء في منطقة الكوفة، إلا أن شفاعة عبد الله بن جعفر جعلت الخليفة عبد الملك بن مروان يعفو عنه فأصبح منذئذ شاعر الأمويين الأمين، ولكنه فضل ملازمة عبد العزيز بن مروان أخي عبد الملك ووالي مصر العام، ولحق به في مقامه في حلوان مرتبطاً به شخصياً، ويبدو أن قيس الرقيات مات في مصر بعد أن قارب التسعين عاماً من العمر.

#### ب- موضوعات شعره:

ولابد أن أثر ابن الرقيات الشعري كان ضخماً، إذ لم يبق منه سوى ألف بيت، فقد كان هذا الشاعر في نظر المؤرخين العراقيين، قبل كل شيء شاعراً غزلاً ناعاً ولطيفاً، ويجدر في الواقع عده أيضاً من المدّاحين، إن القضايا التي يثيرها هذا المظهر المزدوج في أثره، ذات صعوبة غير متعادلة حسبا يكون المقصود قصائد غنائية أم مدحية، فالأولى عادة ذات طول محدود، وكثير

منها لحن مما سهل انتقالها، وساعد على تقليدها، ويبدو أن القصائد المدحية لم تكن معرضة لمثل تلك الأخطار، ولكن المهداة إليه تدل حسب مشيئة الحوادث، وفي الإمكان في هذا الأثر الشعري أن نضع جانباً قصائد (المناسبات) شأن القصائد التي أوحاها إليه فراره إلى الشام والعزاء الذي وجده بالقرب من امرأة كوفية، والأمل الذي أثارته فيه نساء يمنيات - حمينه ويسترسل الشاعر في تلك القصائد مع أفكار دون إدراجها في أطر ضيقة، ويمكننا تكوين فكرة عن أهمية المديح في شعر ابن قيس الرقيات إذا تذكرنا أن الديوان يضم قصيدتين في طلحة الطلحات، وخمس قصائد في مديح مصعب بن الزبير بالإضافة إلى مرثية، وقصيدتين في مديح عبد الله بن جعفر وخمس قصائد في مديح الخليفة عبد الملك بن مروان وأسرة المروانيين وقصيدتين في مديح عبد الله بن جعفر وخمس قصائد في مديح الخليفة عبد الملك بن مروان وأسرة المروانيين

وجاءت هذه المدائح في شكل قصائد تقليدية وكان بعضها حرفياً، قصائد فخفخة خصصة للإلقاء الاحتفالي، فإن الشاعر ينتقل طبعاً من مديح كبير الدولة أو الملك إلى مديح قبيلته أو أسرته، وقد وجه ابن قيس الرقيات مديحه إلى قريش جميعاً؛ ما أتاح له تعظيم نفسه، وهذا ما دعا الزبير بن بكار فيها بعد أن يقول: ((إن قيس الرقيات كان شاعر قبيلة قريش)) وكان قيس في شعر النسيب تقليدياً أعمى تارة ومحمولاً على إدخال تلميحات بالواقع تارة أخرى، ثم يعود ابن قيس الرقيات هنا وهناك إلى طريقة أسلافه في شبه الجزيرة، وثمة قصائد يظهر فيها الفخر البدوي ساذجاً سواء في الصيغة أو الموضوعات الوصفية أو المدحية.

ويصادف هذا التنوع في قصائده الغزلية مستعيداً حيناً الرواسم القديمة عن رحيل العشيرة ورحيل الحسناوات في الهوادج والحزن الذي يثيره في نفسه الفراق، وعندئذ فهو لا يجدد شيئاً فهو تارة يلتفت للدعابة، كما فعل مع أختين متساويتين في الجمال ويستحضر الشاعر مذكِّراً أو واصفاً حوادث من حياته العاطفية ومصادفاته وتبادل الرسائل وخيانات زوجية، بل وملاحظات عن الخلق النسائي، وتعتبر هذه القصائد والمقطوعات من نوع شعر المدرسة الحجازية ولا عجب من وجود فخر فيها؛ لأن المآثر هي المقصودة هنا أيضاً.

وتبدو الأداة الشعرية عند ابن قيس الرقيات زائغة، فليست البحور التي استعملها وهي ذاتها التي عرفت برجحانها عند شعراء زمنه ففي الديوان قصائد من المنسرح والخفيف أو

بحور طويلة، ولكنها موجزة كالكامل، ولعله ينبغي اعتبار هذه الظاهرة تأثيراً حجازياً؛ إذ للغة هذا الشاعر خصائصها، فهي بسيطة ومجردة من كل تكلف لفظي، تسبغ على العبارة بالرغم من الرواسم المحتومة واقعية هي عدوة التشدق، إن مكان ابن قيس الرقيات بين معاصريه لأهم مما كان يشيعه أرباب المختارات الشعرية، ولا جرم في أن شعره المدحي لا يستحق انتباها خاصا، ولكن مقطوعاته وقصائده الغزلية تحدد، بالمقابل انفصاما، فإن هذا الشاعر بتحرره من القسم الأكبر من الشعر الإبلي يبدو كممثل أصيل للاتجاهات المدنية فترى من خلاله أنها لم تكن محصورة في إطار الحجاز، بل أخذت تلامس مراكز عراقية وترسم ملامح صورة بشار خلف نصيب.

لقد برز في المديح، وكان يستهل قصائده بالغزل التقليدي، وهو يعد في الطليعة من شعراء الغزل المكيين.

يمتاز شعره بالنقاء والعذوبة والصفاء بسبب ملازمته للمغنين، وهو أكثر شعراء الحجاز ملازمة للأوزان المجزوءة والقصيرة، وفي شعره حلاوة النغم وخفه الإيقاع.

أما شعره السياسي، ففيه افتخار بقريش ورجالاتها وأعمالها في الجاهلية والإسلام، وفيه تنديد ببني أمية وأعمالهم، ودعوة إلى حصر الخلافة في قريش، وتأييد الحق عبد الله بن الزبير بها.

### ج- نماذج من شعره،

#### ١- حبذا العيش

يأسى الشاعر من الفرقة والانقسام اللذين حلَّ بقومه قريش، ويمدح مصعب بن الزبير، ويمجد حكم الزبيريين في الحجاز، ويهجو بنى أمية من قصيدة:

له و الأهواء قرية الموره الأهواء قرية قرية وتشمت الأعداء بيداء بيد الله عمره الله عمره الله عمره الله عمره الله عمره الله عمره الله الله واء سرك الأدواء الله الله واء الله الله واء الله الله واء الله الله واء الله واء

حبذا العيش حين قومي جميع قبل إن تطمع القبائل في ملك أيسها المشتهي فناء قريش إن تسودع مسن السبلاد قريش لم نسزل آمنين يحسدنا النا

م كرام بكت علينا السماء م\_\_\_نا ال\_\_\_تقى وال\_خلفاء أسلد الله والسسناء سناء هـــناك الـــوصى والـــشهداء في الكرر والبلاء بلاء بلاء حيى الشياطين والسيوف ظهاء تحلت عن وجهه الظلماء م\_\_\_ن ك\_\_ان هم\_ه الات\_قاء ما فات إن بكيت البكاء ت يخسشون أن يسضيع اللواء نكبات تسسرى بسها الأنباء نحن حجابه عليه المللاء دون والـــعاكفون فيــه سـواء فاستوى السمك واستقل البناء يسشمل السشأم غسارة شعواء عين براها العقيلة العيذراء وأنتم في نفسي الأعداء كان منكم لئن قتلتم شفاء

لو بكت هذه الساء على قو نحن منا النبي الأمي والصديق وقـــتيل الأحــزاب حـــمزة مـــنا وعلى وجعفر ذو الجناحين والزبير الذي أجاب رسول الله والذي نغض ابن دومة ما تو فأباح العراق يضربهم بالسيف إنكا مصعب شهاب من الله ملكــه ملــك رحمــة ليــس فيــه يتقيى الله في الأمرور وقدد أفلح عين فابكى على قريش وهل يرجع معشر حتفهم سيوف بني العلا تـــرك الــرأس كالــــثغامة منـــي ل\_\_\_س لله حرمة مثل بيت خصصه الله بالكرامسة فالسبا حرقته رجال لخم وعك فبنيناه بسعدما حرقسوه كيف نومي على الفراش ولما أنا عسنكم بنسى أميسة مسزور إن قـــتلى بــالطف قـــد أوجعتنـــي

#### شرح المفردات:

الأهواء: مفرده: هوى: الميل من نوازع النفس، تودع: تذهب ويفنى ملكها، مصعب: هو مصعب بن الزبير: أخو عبد الله، الشهاب: الكوكب، تجلت: تكشف – الجبروت: الكبر والتجبر.

#### ٢- رجال هم الأقتال من يوم راهط

وقال ابن الرقيات يذكر موقعه الحرة ويمدح مصعباً:

تــــذكرني قــــتلي بــــحرة راقــــم وقد كان قومي قبل ذاك وقومها همم يرتقون الفتق بعمد انخراقه فقطع أرحام وفضت جماعة فهل من طيب بالعراق لعله فلولا جيوش الشأم كان شفاؤه أخاف الردى من دونها أن أرومها رجال هم الأقتال من يوم راهط فللا سلم إلا أن نقود إليهم إذا حثها الفرسان ركضاً رأيتها تــدارك أخرانـا ونمـضى أمامنـا إذا فرعت أظفاره من قبيلة على بيعة الإسلام بايعن مصعبا نفيت بنصر الله عنهم عدوهم تداركت منهم عثرة نهكت بهم

أصيبت وأرحاماً قطعن شوابكا قد أوروا ما عوداً من المجد تامكا بحلم ويهدون الحجيج المناسكا وعادت روايا الحلم بعدركائكا يداوي كريماً هالكاً متهالكا قريباً ولكني أخاف النيازكا وأرهب كلباً دونها والسكاسكا أجاز والغوار بيننا والتسافكا عناجيج يتبعن القلاص الرواتكا مصاليت بالذحل القديم مداركا ونتبع ميمون النقيبة ناسكا أمال على أخرى السيوف البواتك كراديس من خيل وجمعاً ضباركا فأصبحت تحمى حوضهم برماحكا عدوه والله أو لاك ذالك

#### ٨- قطري بن الفجاءة

#### أ ـ حياته ونشأته:

أبو نعامة، قطري بن الفجاءة المازني التميمي، رئيس من رؤساء الأزارقة وهم فرقة من الخوارج، وشاعرهم وخطيبهم.

خرج في زمن مصعب بن الزبير لما ولي العراق عن أخيه عبد الله بن الزبير وظل قطري عشرين سنة يقاتل في سبيل معتقده، إلى أن عثرت به فرسه فاندقت فخذه فهات سنة (٦٩ م) كان قطري ثائراً يؤمن بالثورة المسلحة، ويرى أن الكفاح المسلح هو السبيل الوحيد لانتصار المبدأ، وكان يلوم القعدة من الخوارج، الذين كانوا يؤثرون نشر دعوتهم بالأساليب السلمية دون القتال في سبيلها.

#### ب- شعره:

شعر قطري يصدر عن التزام بعقيدته السياسية، يتسم بالحرارة والصدق والصراحة، ويعتمد على معاني القرآن الكريم وأسلوبه، فيكثر فيه من التضمين والاقتباس، وتشيع فيه الحكمة.

#### ج- نماذج من شعره:

#### ١- أقول لها

نفس قوية جبارة تستهين بالموت في سبيل المعتقد، يرفدها إيهان لا يتزعزع وشجاعة وتصميم لا نجدها إلا عنه أصحاب المبادئ الذين نذروا حياتهم للأعمال الجليلة.

أقول لها وقد طارت شعاعا من الأبطال ويحك لن تراعبي فإنك لو سألت بقاء يوم على الأجل الذي لك لم تطاعى فإنك لي بحال الموت صبرا في الأجال الخلود بمستطاع في المحرا في مجال الحياة بشوب مجد في طوى عن أخي الخنع الدياع

وداعيه لأهسل الأرض داع وتسلمه المنون إلى انقطاع إذا ما عدمن سقط المتاع

سبيل الموت غاية كل حي ومن لا يعتبط يسأم ويهرم ومن لا يعتبط يسأم ويهرم ومنا للمراء خير في حياة شرح المفردات:

أقول لها: أقول لنفسى. طارت شعاعاً: تمزقت خوفاً وهلعاً. لن تراعى: لن يصيبك.

٧- يوم دولاب

قال في يوم دو لاب:

وفي العيش ما لم ألق أم حكيم على نائبات الدهر جد لئيم طعان فتى في الحرب غير ذميم وعجنا صدور الخيل نحو تميم يمج دماً من فائض وكليم بجنات عدن عنده ونعيم

لعمررك إني في الحياة لزاهد لعمررك إني يسوم ألطم وجهها ولحها ولله أبصرت ولا في يسوم دولاب أبصرت غداة طفت علياء بكر بن وائل فلم أريوماً كان أكثر مقعصا رأت فتية باعوا الإله نفوسهم ولابد من بعث الألى في المقابر

وقال قطرى سبرة بن الجعد الخارجي على اللحاق بأصحابه ومفارقه الحجاج

أبا الجعد أين العلم والحلم والنهى ألم تسر أن المسوت لا شك نسازل فراجع أبا جعد ولا تك مُغضيا

ومسيراث آباء كسرام العناصر ولابد من بعث الألى في المقابر على ظلمة أعشت جميع النواظر

# ٩- عمر بن أبي ربيعةالغزل الصريح

أ ـ حياته ونشأته: في أجواء مكة المكرمة وفي بيئة كثر فيها الجواري الفارسيات والروميات وانتشر فيها الغناء وتدفقت أموال الفتوحات، ولد الشاعر عمر بن أبي ربيعة المخزومي سنة (٢٣هـ) من أسرة ثرية وتوفي أبوه قبل أن يتجاوز عمره (٢١عاماً) فتربى في كنف أمه تربية دلال ونعيم في المأكل والملبس شاباً أنيقاً جميلاً تدفق ينبوع الشعر على لسانه، ابتعد عن الأحزاب السياسية في عصره، وتجول في الحجاز واليمن والعراق والشام، وأصبح هذا الشاعر شخصية خيالية واضطربت أخباره كاضطراب شخصية عنترة. وقد انقطع في أواخر حياته عن اللهو والطيش وحلف ألا يقول بيت شعر إلا أعتق رقبة.

توفي عمر بن أبي ربيعة سنة (٩٣هـ) له ديوان شعر يشتمل على بضعة آلاف بيت أغلبها في الغزل.

ب - الأغراض الشعرية عنده: على اعتبار أن الشاعر عمر بن أبي ربيعة قد انصر ف عن السياسة واتجه إلى حياة اللهو والترف، فإن شعره قد انصب على المرأة وما يتعلق بها من محاسن ومجالس أنس ووقوف على الأطلال.

1- الوقوف على الأطلال: لم يحاول الشاعر في معظم قصائده أن يلتزم نهج القصيدة الجاهلية، وإن حرص أحياناً في أن يكون مقلداً في وقوف على الأطلال، فهو في بعض قصائده يطيل الوقوف على هذه الأطلال، وفي بعضها الآخر يهمل تلك الوقفة، وقد يقف على الأطلال في نهاية القصيدة:

أعرفت يوم لوى سويقة دارا هاجت عليك رسومها استعبارا وذكرت هنداً فاشتكيت صبابة لولا تكفكف دمع عينيك مارا ويقول أيضاً منهياً بعض قصائده بالوقوف على الأطلال:

يا ليتني مت ومات الهوى ومات قبل الملتقى واصل ومات قبل الملتقى واصل يا دار أمست دارساً رسمها وحشاً قفاراً ما بها آهل قسل قسد جرّت الربح بها ذيلها واستنّ في أطلالها وابلل

وأطلال الشاعر عمر بن أبي ربيعة تذكّره بحكاياته مع صاحباته فتتسم هذه الأطلال بالفرح والسرور على عكس أطلال الشاعر الذي تظهر رائحة الحزن من وقوفه على الأطلال، كما أن أطلال الشاعر من رموز دارسة إلى أماكن حية تتحول مرتبطة بمشاعر ومناسك الحبج في مكة المكرمة والمدينة المنورة، يقول عمر بن أبي ربيعة:

فوالله ما أدري وإن كنت داريا بسبع رمين الجمر أم بيثان ألم تربع على الطلل المريب عفا بين المحصّب فالطلوب حيّ المنازل قد تركن خرائبا بين الجرير وبين ركن كساب فالمحصّب والطلوب وجرير وكساب أمكنة واقعية زارها عمر بين مكة والمدينة.

٢ـ وصف المحاسن: أكثر الشاعر عمر بن ربيعة من وصف محاسن النساء، قبل أن تمرّ
 قصيدة دون أن يتعرض فيها الشاعر إلى وصف محاسن النساء:

تنكل عسن واضح الأنياب متسق كالمسك شيب بذوب النحل نخلطه ويقول أيضاً في وصف العيون:

سحرتني الزرقاء من مارون ويقول أيضاً في وصف مجموعة نساء:

وحـــساناً جـــوارياً خفـــرات ويقول أيضاً في وصف عطور بعض النساء:

وتصفوع المسك الذكي وعنبر يفور القرنفل مسن جيبها

عندب المقبّل، مصقول له أشر بلج بصهباء مماعتقت جدر

إنها السسحر عند زرق العيون

حافظات عند الهوى الأحسابا

من جيبها قد شابه كافور وريرح اليلنجرج والعنبر

والشيء المميز أنه أجرى على لسان النسوة وصف حسنه وجماله وشبابه، وهذا ما يسمي بالنرجسية:

وأنها حلفت بالله جاهدة وما أهل به الحجاج واعتمروا ما وافق النفس في شيء تسربه وأعجب العين إلا فوقه عمرر و لا ندرى مبلغ الصدق الذي يكتنف قصائد عمر، والأوصاف التي وصفها في شعره.

٣. وصف حكاياته: اتخـذ الشاعر عمر بن أن ربيعة لشعره موضوعات اعتمـدت على القص والحكاية، وما يظهر خلال ذلك من مفاجآت ومغامرات مرتبطة بالزمان والمكان، والمتصفح لديوان عمر بن أبي ربيعة يجد أن هناك قصصاً وحكايات بعضها استمدها الشاعر من الواقع، والبعض الآخر نسجه من بنات خياله، وأضفى عليه عنصر التشويق، يقول عمر في وصف بعض حكاياته:

فبت رقيباً للرفاق على شفا أحاذر منهم من يطوف وأنظر إليهم متى يستمكن النوم منهم فلها فقدت الصوت منهم وأطفئت مصابيح شبت بالعشاء وأنور فحيين إذ ما فاجأتها فتولهت وكادت لمخصوص التحية تجهر

ولى مجلــس لــولا اللبانــة أوعـر

٤ ـ الفخر: لم يكن عمر بن أبي ربيعة في موضوع الفخر قصائد كثيرة، ولكنه تعرض لوصف قومه إذ إنه ينتسب إلى قبيلة مخزوم، وهي قبيلة تتزعم الكثير من القبائل، ولها مكانتها المرموقة في مكة المكرمة، وعند قبائل العرب ذلك أنها ذات عز ومنعة ونفوذ وفعال كريمة وخصال حميدة نشرت الأمن والطمأنينة والنعم والفضل والأعطيات:

> سبقنــــا بالمكـــارم واستبحنــــا نقيه علي الحفاظ فلن ترانيا ويمنع سربنا في الحرب شهمٌّ

وقدد تبدو التجارب للبيب قرى ما بين مأرب فالدروب نــشل نخـاف عاقبــة الخطــو ب مصاليت مساعر للحروب

#### لغة عمر بن أبي ربيعة الشعرية:

على اعتبار أن عمر يكتب لعامة الناس فإنه يستخدم لغة الحياة اليومية المعتمدة على السهولة والرقة واللين والألفاظ التي يتبادلها المحبون مبتعداً عن النفور والغلظة والثقل، ساعده على ذلك انتشار الغناء في حواضر الحجاز، وسعي المغنين لغناء أبياته التي كان يقولها في صواحبه، كقوله:

ليت هنداً أنجزتنا ما تعد وشفت أنفسنا بما تجد واستبدت مرة واحدة إنها العاجز من لا يستبد وأيضاً:

ثــم قــالوا: تحبهـا؟ قلــت: بهــرا عــدد الرمــل والحــصى والتــراب ومن ذلك نجد أن لغة عمر هي اللغة التي ما زالت تعيش إلى يومنا هذا، وكأن القصائد قد قيلت في عصرنا الحاضر.

#### ج- أهم الطوابع الشعرية في الغزل العمري:

1 - الآنية والتجدد: إذ إن كل قصيدة من قصائد الشاعر هي حبّ جديد يغطي الحبّ السابق وينزل منزلته، فهو في قصيدة يتعرف وجها جديداً يفتن بجهاله، عاطفته، ثم لا تلبث أن تهدأ وهكذا. وهذه الصفة تعاكس صفة الديمومة والعمق التي يتصف بها الشعراء العذريون:

ثـــم قالـــت للتـــي معــها لا تــــديمي نحـــوه النظـــرا إنـــه يــا أخـــت يــصرمنا إن قــضي مـــن حاجــة وطــرا

٢ ـ الاستعلاء والفخر: وقد جاءت هذه الصفة للشاعر من كونه ينتسب إلى بيت سيادة وتجتمع فيه الشروة والترف والشباب والجمال والفراغ، وكل ذلك قد يؤدي بالإنسان أن ينحو به نحو النرجسية فيبدو مستعلياً على الآخرين مفتخراً بها لديه من صفات:

قالت لها أختها تعابثها لنفسدن الطواف في عمر والله عمالة عمالة المعرفيا المعرفيا المعرفيا المحروب المعرفيات المعرفيات المعرفيات المعروب المعرو

٣ - إيثار الليل: نظر عمر إلى الليل على أنه مصدر السعادة والسرور بعكس المحبين الذين كانوا يرون فيه مصدر الهموم والآلام والأحزان، فليله كها يقول مرح وعبث ولقاء يتمنى أن يطول:

سمون يقلصن ألا ليتنك نصرى ليلنا دائساً أشهرا عدر الله و الله الله و الل

أتاني كتاب لم يسر الناس مثله أحدّ بكافور ومسك وعنبر ٥ ـ التفاؤل: يبدو عمر بعكس الشعراء الذين كانوا يبكون ويتألمون بسبب البعد والحرمان فهو عب متفاءل؛ إذ إنه قد يترك واحدة لينتقل إلى أخرى، والنساء وافرة في المجتمع الحضري.

#### د- نماذج من شعره

#### ١- وهل يخفى القمر؟

عم الرخاء والترف الحجاز في عصر بني أمية، فانصرف الشباب إلى اللهو والغزل بالنساء الجميلات:

هـــيج القلـــب مغــان وصــير دارسـات قـــد علاهـــن الــشجر ظلـــت فيـــه ذات يـــوم واقفــا أســأل المنــزل هـــل فيـــه خـــبر قلـــت قالـــت قالـــت لأتـــراب لهـــا قطــف، فـــيهن أنـــس وخفـــر إذ تمـــشين بجــــو مؤنــــق نـــير النبـــت تغـــشاه الزهـــر:

إذ خلونا اليوم نبدي ما نسسر لي و أتانا اليوم في سر عمر ون قيد الميل يعدو بي الأغر ون قيد الميل يعدو بي الأغر قالت الوسطى: نعم هذا عمر قد عرفناه، وهل يخفى القمر ساقه الحين إلينا والقدر جمل الليل عليه واسبطر غيب الأبرام عنا والقدر

قد خلون افتمنين بنا قلسن يسترضينها: منيتنا قلسن يسترضينها: منيتنا بين المستنا ينعتنن عني أبسصرنني قالست الكبرى: أتعسرفن الفتى قالست السعغرى، وقد تيمتها: فأحبيب لم يعسرج دوننا فأتانا حين ألقي بركة قد أتانا ما تمنينا وقد شرح المفردات:

المغاني: مساكن البشر المعمورة. الصير: مفردها صير، وهي الحظيرة للغنم والبقر. دارسات: ذهبت معالمها. الأتراب: المتقاربات في السن. قطف: مفردها قطوف، وهي المرأة التي تسير بخطى قصيرة. الأنس: التسلية والمتعة. الجو: الأرض المنخفضة. مؤنق: جميل معجب. تغشاه الزهر: غطاه الزهر. ينعتنني: يذكرن صفاتي. القيد: المقدار. الميل: مسافة. يعدو بي الأغر: أركب حصاناً له غرة بيضاء وأنا مسرع. لم يعرج دوننا: لم ينزل في مكان آخر من قبل. ساقه الحين إلينا والقدر: جاء اتفاقاً (من غير موعد) وفي هذا الحين. البرك: الصدر، وألقى جمل الليل بركة، أي: بدا الليل ينزل. اسبطر: امتد، غيب عنا، الأبرام: الملل والسام القدر: التضييق وحجز الحرية.

### ١٠- النابغة الجعدي

أ- حياته ونشأته: اسمه حيان بن قيس أو عبد الله بن قيس أو قيس بن عدس من بني ربيعة بن جعدة، عمِّر النابغة طويلاً، وكان لطول أجله أثر في ظهور توافقات زمنية مستبعدة الحدوث أدت إلى القول أنه عاش مئتي سنة، وقد حدد أحد المؤرخين ولادة النابغة في زمن النعمان بن المنذر الثاني مستنداً إلى قصيدة ذكرت فيها مفاخر قبيلة جعدة، ويقول ابن سلام: إن النابغة الجعدي أكبر من النابغة الذبياني، ومن اللغو الوقوف عند هذه الأوهام، ويمكننا تحديد ولادة الشاعر، على وجه التقريب في السنين الأولى من القرن السابع الميلادي، وكان الجعدي في بداية أمره شاعر قبائل، وتعكس أهاجيه لأفراد قبيلته بني قشير أصداء وقائع حقيقية.

وفد الجعدي وجماعة من قومه، على الرسول عليه الصلاة والسلام، في المدينة سنة (٩ هـ/ ٦٣٠ م)، فكان اسمه يومئذ معقولاً، ولكن النوادر المروية في البصرة عن هذا الحدث، والتي تعاورها المحدثون فيها بعد مدعاة للريبة وملوثة بالخاصية القبلية، والظاهر أن مكث النابغة في البصرة زمن أبي موسى الأشعري وحضوره معركة صفين مع علي بن أبي طالب يؤكدان مواقف سياسية ليست بعيدة التوافق مع مبادهة نصرة الأمويين التي ظهرت زمن معاوية بن أبي سفيان حوالي سنة (١١ هـ/ ٢٦١ م)، في الكوفة، وأن مجيء الجعدي إلى مكة معروف، وكان ذلك قبل القضاء على ثورة عبد الله بن الزبير في الحجاز قبل سنة (٧٧ هـ/ ٢٩٢ م)، وإن مهاجاة الجعدي للشعراء وخاصة الأخطل والشاعرة ذات الشخصية الملغزة ليلى الأخيلية، لأشياء حقيقية، بالرغم من أن التفصيلات والتوابع تنم عن حوادث مجردة عن التاريخية.

وثمة بعض الدلائل الحاملة على الاعتقاد بأنه - الجعدي - استقر في مدينة أصبهان وفيها مات، وكان الفرزدق يتكلم عن الجعدي وكأنه يعني رجلاً من السلف الماضي.

ب- شخصيته: كان النابغة الجعدي في نظر علماء العراق، من ألمع الشخصيات التي صادفوها، وكان يعجبهم في النابغة وصفه الفرس، ثم ورود أبياته في المعاجم بوصفها شواهد

على الكلم النادر، كما أن مديح الرسول عليه الصلاة والسلام يتفجر بأسلوبه على مجموع الديوان مبرزاً إضافات ملموسة في حين أن الفخر يدور حول أقوال مكرورة.

ج- شعره: يبدو أن الشاعر كثير الاستعمال للقصيدة في إطارها التقليدي، فإن التأثيرات الإسلامية في شعر النابغة الجعدي، واضحة للعيان أما الاستيحاء اللفظي فنشعر به في وصف الصحراء أو المشاهد الحيوانية، أما الفخر فتقليدي شكلاً، وموضوعاً؛ ويؤلف الفخر كما هي الحال دائماً تضاداً في قصائد الهجاء المصوبة، أحياناً إلى اليمنيين، أو إلى القشيريين في أغلب الأحيان.

وتتميز شاعرية النابغة الجعدي في ذكر المثالب التي لم يشعر الناس بأبعادها في القرن الثالث الهجري/ التاسع الميلادي إلا بذكر الوقائع التي تتناقلها الأوساط البدوية، وثمة مثال على ذلك في قصيدة مشهورة للجعدى عنوانها (الفاضحة).

### ١١- الطرماح بن حكيم

أ- حياته ونشأته: ينتمي إلى أسرة مشهورة في ثعل وهي من قبيلة طيّئ. إن اسمه الغريب (الطرماح) ومعناه الطويل القامة أطلق على شخص آخر من طيّئ. لم يعرف تاريخ ولادة الطرماح ولعله حوالي سنة (٥٥ هـ/ ٢٦٠م) في الشام، وليس في السواد العراقي كيا ذهب بعضهم، ولا ريب في أنه وفد، وهو شاب، على الكوفة مع من وردها من جيوش أهل الشام فتأثر بدعوة الخوارج، ثم اعتقد على الأرجح بعد سنة (٦٥هـ/ ٦٨٤م)، مذهب الشراة المتطرف.

عبَّر الطرماح عن اشتياقه لزوجه وولده اللذين بقيا في العراق حين كان يعاني شظف العيش في كرمان، ويقول الجاحظ: إن الطرماح كان مؤدباً في الري شهالي فارس وأنه تميز بسلطته على الصبيان، ومن المؤكد أن الطرماح تعقل مع تقدم السن، وجحد مذهب الأزارقة الذين يأبون التقية، وقد حلا للمؤرخين التركيز على محبته الكاملة للشاعر الشيعي الكميت الذي كان، إجمالاً، خصهاً له، وغدا الطرماح بعد سنة (١٨هـ/ ٢٠٠م) قاهر الخوارج.

ويمكن تعليل ذلك التراجع بعامل عنصري، فقد أبدى الطرماح في وقت مبكر عداءً حاداً عرف عهدئذ بين اليمنيين والقيسيين مما حمل الطرماح بحكم أصله الطائي وبالتالي اليمني، على التقرب من المهلبين الذين تجمعهم به أرومة واحدة، وفي هذا العهد صار الطرماح الناطق بلسان اليمنيين؛ ما قاده إلى مخاصمة القبائل القيسية بعنف، وخاصة بني تميم وفي سنة (٩٦هه ١٧١٤م) ندد الطرماح عند مصرع القائد قتيبة بن مسلم الباهلي على يد القواد القيسيين في شرقي فارس، بمدبري المؤامرة، بخلاف اليمنيين الذين ظلوا أمناء يد القواد القيسيين طوالاً مقتفياً أثر المهلبيين وخاصة يزيد، ثم ولده مخلد وبعد فقدان أسرة المهلب الحظوة لدى الخلافة سنة (١٠١هه/ ٧٢٠م) بحث الطرماح، بطبيعة الحال عسن حام يمني آخر فوجده في شخص حاكم العراق خالد القسري بين سنة (٥٠١هه/ ٧٢٤ م).

إن امتداحه خالداً هذا عدو الخوارج اللدود يدل جيداً على موقف الشاعر النهائي وما بعده، ومن المرجح أن يكون الطرماح قد عقد، أثناء القسم الأخير من سيرته الشعرية، علاقات مع شعراء معاصرين كرؤبة بن العجاج على وجه الخصوص، ويقول رؤبة: إن الطرماح نهج نهج الأعراب مما أسبغ على شعره طابع التكلف الذي عرف به.

ب موهبته: إن موهبة الطرماح الخطابية ومواهبه الشعرية التي امتدحها الجاحظ جعلت منه فيها بعد داعية مسموع الكلمة، ومن الجائز أن يكون الطرماح اشترك في وقت من أوقات حاسته ببعض الحركات الثورية في جنوبي فارس.

كان الطرماح في نظر العلماء العراقيين وجميع النقاد الذين تبعوهم، شاعراً تميزت طريقته فقط بالموضوعات البدوية الملبسة بالغريب، وكان لغويو البصرة كالأصمعي يضعون ألفاظ الطرماح الفريدة المستعملة أول مرة، موضع ريبة كما يقول المرزباني. أما مدرسة الكوفة فكانت أحسن استقبالاً له، فقد عمد الطوسي ومن بعده ثعلب في القرن الثالث الهجري/ التاسع الميلادي إلى جمع شعر الطرماح، أما ابن قتيبة – والحق يقال – فقد اعتبر الطرماح مقلداً لشعراء سابقين، ولكن الطبري كان يشرح في الفسطاط بمصر أشعار الطرماح المحفوفة بالصعاب.

ج- موضوعات شعره: إن الأنواع الشعرية في الديوان من موضوعات العصر وهي: الرثاء والمديح والهجاء في شكل قبلي، بالإضافة امتداح اليمنيين مع الهزء من القيسيين، أما الفخر طبعاً فكثير التواتر فهو تارة ذو طابع بدوي أو مشذب عليه سمة السمو الأخلاقي واحتقار العامة، ثم إن الوصف وافر جداً يعالج موضوعات تقليدية كالديار المهجورة والنساء الراحلات، وحيوانات الصحراء إن الاستيحاء السياسي في هذه الأشعار يختلط بالمديح والثلب القبلي، وليس لموضوع نضال الخوارج ضد الملوك أي أثر، ولا ريب في أنه حذف، وعلى هذا فإن البيت القائل:

به السيم الله النبي وأثبت عرى الحق في الإسلام حتى استمرت ليستحضر الجرأة التي أجازها الشاعر لنفسه، ونكاد لا نسمع أحياناً صرخة تمرد تعبر عن تمنى الشاعر الموت في سبيل قضيته، أو تنبئ عن التشبث القاطع:

والنار لم ينج من روعاتها أحد إلا المنيب بقلب المخلص الشاري إن بقايا شعر الطرماح، كما نرى لأبعد من أن تثبت التشاكل المحزن الذي أراد علماء العراق وجوده في الشعر المذكور، وكذلك نجد عدم التجانس في الأسلوب واللغة، فإن ألفاظ الطرماح أبعد من أن تحمل دوما طابع الاستيحاء اللفظي، فإن اللغة في غزلية ليلي وقصائد الثلب القبلية مصحوبة بالنسب أو غير مصحوبة به التقليدية، ولكن دون تكلف الغريب.

د- رأي النقاد فيه: إن وضع الطرماح في مكانه الحقيقي بين شعراء زمانه لأمر محفوف بالمخاطر، ولعل معاصريه كانوا على حق عندما اعتبروه ممثلاً للجاهلية المتبدية مع كل ما تحتمله هذه من تصنع ومهارة خرقاء، فإذا وقع هذا الشاعر الحضري في شراك لعبته، فهو لا يبدو اليوم في نظر النقد، إلا في ملامح مقلد مجتهد وليس بوصفه شاعراً حقيقياً.

### ١٢- ذو الرمة

#### أ- حياته ونشأته:

اسمه غيلان بن عقبة وهو من بني عدي بن عبد مناة في أواسط شبه الجزيرة العربية، يقال: إنه ولد حوالي (سنة ٧٧ هـ/ ٦٩٦ م) وكان لذي الرمة إخوة ثلاثة كلهم شعراء، وكان راوية للراعي النميري، وجاء في خبر بصري أن ذا الرمة كان يعرف القراءة والكتابة، ولكنه كان يكتم ذلك، وظل ذو الرمة طوال سيرته الشعرية على صلة وثيقة مع قبيلته إلا أنه وفد في تلك الأثناء سواء على الكوفة أو البصرة، واتصل بالمهاجر بن عبد الله الكلابي والي اليهامة وبلال بن أبي بردة قاضي البصرة وواليها المتوفى (سنة ١٢٠ هـ/ ٧٣٨م).

ولقي ذو الرمة في البصرة قراء ونحويين أمثال أبي عمرو بن العلاء ويونس بن حبيب وعيسى بن عمر النحوي؛ وإن خلافات ذي الرمة مع شعراء أمثال رؤبة وهشام المرئي التميمي غطت على أخبار الناس، وكذلك السهام النقدية التي كان يوجهها إليه جرير الذي فضل عليه الفرزدق، ويبدو أن حبه الفاشل لمية بنت طلبة بن قيس، وللمدعوة الخرقاء يتناسب ووقائع حقيقية حولها فيها بعد نزوع العراقيين إلى الخيال، والظاهر أن ذا الرمة مات شاباً حوالي (١١٧هـ/ ٢٣٧م) وظلت ذكراه عالقة بعض الوقت في أذهان البدو في شرقي شبه الجزيرة العربية.

### ب- شخصيته الشعرية:

وقد وجد علماء العراق في ذي الرمة خبيراً أريباً في السعر الجاهلي، فإن شهرة ذي الرمة بصرف النظر عن بعض التحفظات كانت واسعة، وخاصة عند نحويي البصرة الذين كانوا يحلو لهم الاستشهاد بوصفه للحيوان، وكانوا في أوساط المغنين وهواة الفن يعجبون بقصائده لمية التي أصبحت بطلة روائية في القرن الثالث الهجري/ التاسع الميلادي، وإن كمية الكلات المنادرة التي نجدها في شعره أهاجت فضول المعجبين به.

إن بعضاً من القصائد ذات الشكل التقليدي الثلاثي الأجزاء مدائح قيلت في حماة الشعراء، وإن أكثرها على كل حال قصائد غزل تغزل فيها الشاعر بميَّة وهي مستهلة بوصف الديار البلاقع يتبع ذلك وصف المحبوبة على أن تنتهي بوصف ناقة الشاعر وتنقلاته في الصحراء، وإن الأثر الشعري الموضوع باسم ذي الرمة قصائد مؤلفة أحياناً من عناصر متجاورة، وإن كثيراً من تلك القصائد ذات استيحاء لفظي لبى كما يظهر التهاسات بعض العلهاء البصريين والكوفيين، وثمة العديد من القصائد التي تغزل بها بمية.

### ۱۳ - نصیب بن رباح

#### أ- حياته ونشأته:

ولد نصيب في واحة – ودان – ولم يعرف تاريخ مولده في هذه الواحة الصغيرة بين مكة والمدينة، وكان على الأرجح عبداً أسود قضى طفولته في هذا الوسط المشرب بالتأثيرات البدوية والحضرية، وما يعرف من سيرته الشعرية مستخلص من معطيات التي اختلطت فيها عناصر ذات قيمة تاريخية محتملة، وحكايات مصبوغة بالخيال المروي، وكان – نصيب – في صباه يرعى الإبل، ثم لم يلبث أن شعر في سن مبكرة بالنفحة الشعرية، ففاتح بذلك أشياخه أثناء مكثه في المدينة المنورة، ولعله سلك مسلك مدرسة – جميل العذري – مفضلاً إياه على كثير عزة – وكان نصيب مجيداً للقراءة والكتابة، يفرض نفسه على الناس (بفصاحته وتخلصه إلى جيد الكلام) وافتخر نصيب مرات عديدة في شعره بأصله ولونه، وفي حياة نصيب حادثة حاسمة، وهي أنه كان لبعض العرب من بني كنانة بـ(ودان)، فاشتراه عبد العزيز بن مروان فأعتقه، والظاهر أنه مكث عنده، بصورة متقطعة تقريباً في بلاط حلوان بمصر، فمدحه.

وفي سنة (٨٥ هـ/ ٢٠٤ م) رثاه بقصيدة عبر فيها عن تعلقه واعترافه بالجميل، وكان نصيب بالرغم من مكثه عادة في المدينة المنورة يقصد دمشق أحياناً حيث غدا من مداحي الخليفة عبد الملك بن مروان ومن بعده سليان بن عبد الملك، وعمر بن عبد العزيز وهو الذي مدحه من قبل في المدينة عندما كان واليها، ولقي نصيب أيضاً حظوة عند يزيد بن عبد الملك وحسن مقامه بفضل إبراهيم بن هشام والي المدينة من قبل هشام بن عبد الملك ومدحه في مصيفه الشامي بالرصافة، وعقد نصيب صلات مع ممثلي الحكومة المركزية، كما أنه عاشر في الموقت ذاته بعض أرستقراطيي المدينة أمثال ابن أبي العتيق، وعبد الله بن جعفر.

وتظهر أخبار ذات طابع نوادري، نصيباً عاشقاً في صباه وكهولته، فإن أشعاره في زينب وفي امرأة من خزاعة شاهد مريب على حوادثه الغرامية واستولى المؤرخون فيها بعد على هذه الأخبار وبالغوا في نواحيها الخيالية. وجاء في بعض الأخبار المبعثرة أن الشاعر كان على صلات وقتية أو طارئة مع نظرائه من الشعراء، ومن المستغرب أن نرى نصيباً يتبادل والفرزدق وجريراً والكثيرين من الشعراء الآخرين في وسط شبه الجزيرة العربية، أحاديث خطيرة، إن لقاءاته مع عمر بن أبي ربيعة معقولة، ومضت السنون الأخيرة من حياته في مزيج من النور والعتمة، ثم إن تاريخ وفاته غير مؤكد، مات على الأرجح في المدينة المنورة حوالي سنة (١١١هـ/ ٧٢٩ أو ١١٣ه هـ/ ٧٣١) تاركاً صبياً وبنتاً.

# ب- شخصيته:

الظاهر أن نصيباً في زمنه أقام دعائم شهرته على موهبته في المديح، ومن الجائز أن يكون مع ذلك، قد تمتع ببعض السيرورة في مجتمع المغنين والشعراء الغزليين والجاليين، اهتم جامعو المختارات الشعرية عرضياً وقتئذ بهذا الشاعر الذي اكتشف فيه العلاء على الأخص، شخصية غريبة صالحة جداً للإشادة بصفات الملونين، ولحن المغنون العراقيون بدورهم كإسحاق الموصلي أبيات نصيب من أجل جمهور رأى فيه أكثر فأكثر.

إن نصيباً قبل كل شيء مداح للخلفاء والأمراء الأمويين، يؤيد ذلك النوادر التي تشهر حياة الشخص، فإن كل شيء في هذا الجزء من شعره، أما باقي القصائد والمراثي في عبد العزيز بن مروان فهي مثال إيحائي وينبغي إلى جانب هذا النتاج الذي يقرن نصيباً - بكثير عزة -، فسح مجالاً لشعر غنائي يصعب تقييمه، وما تبقى منه لأبعد من أن يستحضر شعراً غزلياً من طبقة رفيعة، ولا نرى مثلاً نغمة جديدة تضيفها مقطوعة مثل هذه:

قفا أخوي إن الدار ليست كاكانت بعهد كا تكون ليسالي تعليان وآل ليسالي فعوجا فاختمان وآل ليسالي علي الناها بيسه أم لا تبين؟ إن نصيباً مدين إجمالاً بشهرته الغزلية إلى جامعي المختارات الشعرية بالإضافة إلى تحول خيالي مروى طرأ على شخصيته، أكثر منه إلى فحص موضوعي للوقائع والنصوص.

### ١٤- كثير بن عبد الرحمن

### أ- حياته ونشأته:

هو كثير بن عبد الرحمن (ويكنى أبا صخر) من قبيلة خزاعة فه و يمني نسباً، ويظهر أن الانتهازية السياسية في لحظة من لحظات سيرته الشعرية حملته على التبرؤ من أصله اليمني والانضهام إلى فرع من كنانة، فربط بهذا الانحراف نسبه من بعيد بقريش في مكة أي بالأمويين. ولم يعرف تاريخ ولادته ولعله عام (٤٣هـ أو ٤٥ هـ/ ٦٦٣/ ٦٦٥ م)، في ضواحي بيسان بين المدينة وخيبر.

#### ب- صورته الجسدية:

وثمة شهادات عدة تصفه بأنه كان قصيراً هزيلاً، ضخم الرأس، أحمر الوجه، وقد حرمت عليه بشاعة خلقته الظهور بمظهر الفتان، ولكنها أثارت فيه آلاماً عدة، فإن مزاجه الشكس وحساسيته كوّنا كما يقال أرضية خلقه.

# ج- كثيّر وجميل بن معمر:

وبها أن كثيراً كان يقطن قريباً من منازل عذرة فمن المرجح كثيراً أنه صادف جميل بن معمر العذري وانضم إلى مدرسته الشعرية، فكان روايته، وثمة أخبار رواها الزبير بن بكار تدفعنا إلى الظن بأن المريد سطا دون حياء على شعر أستاذه.

# د- التدرج الشعري عنده:

كان كثير رواية جميل، وجميل رواية هدبة بن خشرم، وهدبة رواية الحطيئة، والحطيئة رواية زهير بن أبي سلمي وزهير راوية أوس بن حجر وهكذا (المدرسة الأوسية).

# هـ اعتناقه مذهب الكيسانية:

والمعتقد فرضياً أن كثيراً ترك قبيلته الأصلية ليستقر في المدينة، وظل في معزل عن ثورة الزبيريين سنة (٦٢هـ/ ٦٨٢ م)؛ لأنه كان يومئذ قد انضم إلى العلويين؛ ذلك أن سلطان محمد بن الحنفية (المتوفَّ سنة ٨١/ ٧٠١ م) الروحى فرض عليه بعد معركة كربلاء بإيجاء أحد

المتحمسين الذين اعتنقوا مذهب الكيسانية في الكوفة، والظاهر أن كثيراً لم يلبث أن أعلن معتقده شعراً، وفي الواقع فإن الشاعر لم يشعر سواء بدافع من انتهازية أو طموح أو حذر، وذلك أسوة بموقف محمد بن الحنفية المتحفظ، أقول: لم يشعر بأي وازع يحول دون لجوئه إلى (التقية).

### و- ولاؤه لبني أمية:

دخل- كثير- بعد القضاء على عبد الله بن النبير سنة (٧٣ هـ/ ٢٩٢ م) في خدمة خلفاء بني أمية في دمشق، وشارك بحياة المجتمعات التي عمَّت الحجاز كله، وكرست وضعه بوصفه شاعراً شبه رسمي، ويبدو أن كثيراً سافر كثيراً في الوقت ذاته إلى مصر ملتحقاً بالأمير الحاكم عبد العزيز بن مروان، ولم يعرف عن نشاطه بصفته شاعراً في زمن الوليد بن يزيد وسليان بن عبد الملك شيئاً، إلا أننا نشهد في زمن عمر بن عبد العزيز عاولة غير موفقة لاستعادة مكانته عند الخليفة وحاول – كثير – بعد أن شاخ وأصبح هزأة، في زمن يزيد بن عبد الملك (١٠١ – ١٠٥ هـ/ ٢٧٠ ع ٢٢٧ م)أن يحمل نفسه على مدح الخليفة المذكور.

# ز- علاقة كثير بالأدباء في عصره:

وليس لكثير في النوادر التي تستحضر مكانته في أوساط العبث في المدينة، إلا القليل من اللمحات التاريخية الجديرة بالحفظ، وأن علاقات الشاعر مع ابن أبي عتيق راعي الأدباء والفنانين، مؤكدة كما أن هجاء – الحزين الديلي – كثيراً وإذلاله، معقول، أما دوره بالقرب من أستاذه جميل حسب رواية ابن سلام فيبدو خيالياً جداً، ومما لا ريب فيه أن - كثيراً - تهاجى مع – الأحوص – ولقي – كثير – نصيباً –، وعمر بن عبد العزيز – والأحوص –، تحول الشاعر إلى بطل غرامي لعزة، وهي امرأة من بيوتات دمشق النازلة في الجنوب الشرقي من آيلة، نقطة الانطلاق، وكان أبوها أحد رواة الحديث، وقد عبر كثير في العديد من مطالع قصائده الغزلية عن حبه لتلك المرأة، وشك ابن سلام وأبو عبيدة بإخلاص – كثير – في هواه، ولكن اسم – كثير – بالرغم من ذلك قرن باسم – عزة الضمرية – لتصريحه بحبه وتشبيبه بها وطعم هذا الموضوع ببعض التضحيات الخيالية عن لقاء الشاعر بها.

ومات - كثير - في المدينة حوالي سنة (٥٠٥هـ/ ٧٢٣م) تاركاً ولداً ماهراً في قرض الـشعر مات سنة (١٤١هـ/ ٧٥٨م) وحفيداً شاعراً عمل على جمع آثار جده، وكان لكثير راو يدعى - السائب الكناني - روى العديد من مغامرات سيده.

ذاق كثير طعم المجد في حياته، وكان مجده في نظر الجمهور مرتبطاً سواء بشخصيه المداح أو الشاعر الغزلي، ويظهر أن بعض الأدباء في العراق قدروا فيه شاعر خلفاء بني أمية، حتى أنهم ذهبوا أحياناً إلى تفضيله على جرير والفرزدق؛ أما في المدينة فقد أعجب القوم على العكس بالشاعر الغزلي.

### قال كثير:

ببياض الدماث من بطن ريم لعن ريم لعن الله من يسب عليًا أيسب المطهرون أصولا أيامن الطير والحام ولا يامن رحمة الله والسلام عليهم فاخذج من شعره:

ف بخفض الشجون من ألجام وبني مسن سوقة وإمام وبني مسن سوقة وإمام والكرام الأخوال والأعام مسن آل الرسول عند المقام كلاما قام قائم الإسلام

# ١- ريع عزَّة:

منذ وجد الإنسان على الأرض وجد الحب، ونهل الناس من مورده العذب واكتووا بناره القاسية، وتناقل الناس قصص العشق وأشعار العشاق.

#### قال كثير عزة يشبب بعزة:

خليلي، هـذا ربع عـزة فـاعقلا ومُـسا تراباً كـان قـد مـس جلدها وما كنت أدري قبل عـزة مـا البكـا هنيئـا مريئـاغـر داء خـامر

قلوصيكما ثم ابكيا حيث حلت وبيتاً وظلاً حيث باتت وظلت ولا موجعات القلب حتى تولت لعزة من أعراضنا ما استحلت

ف أن بالداعي لعرة بالجوى فلا يحسب الواشون أن صبابتي فو الله ثم الله، ما حل قبلها وإني وتهيامي بعرة بعدما لكالمرتجي ظلل الغامة كلال شرح المفردات:

ولا شامت إن نعل عزة زلت بعزة كانت غمرة فتجلت ولا بعدها من خلة حيث حلت تخليت محا بيننا وتخلّت تبوأ منها للمقيل استقلت

أعقلا: اربطا، القلوص: الناقة الفتية. حلت: نزلت وسكنت. بات: قضى الليل. ظل: قضى الليل. ظل: قضى النهار. تولت: أصبحت واليه على قلبي، أي: ملكته بحبي لها. مخامر: مخالط. غمرة: شدة على عارضة. تجلت انكشفت وزال أثرها. الخلة: الحبيبة. التهيام: شدة الهيام. تخليت: عزمت على ترك حبها. تبوأ منزلاً: نزل به وأقام. استقلت: مضت وارتحلت.

مفردات للشرح: استحلت، الجوى، زلت، المقيل.

### ١٥- إسماعيل بن يسار

### أ- حياته ونشأته:

ولد إساعيل بن يسار على الأرجح في مكة المكرمة حوالي منصف القرن الأول الهجري/ السابع الميلادي من أسرة أذربيجانية الأصل، ثم نفي بكونه من سبي فارس، ويبدو أنه لم يكابد حالاً وضيعة، بل عاش بوصفه مولى بني تميم بن مرة تميم قريش، واستطاع كالعديد من الأطفال ذوي المنشأ البسيط أن يكتسب في هذا الوسط قدرة عجيبة على امتلاك ناصية اللغة العربية، وكان أخواه محمد وإبراهيم شاعرين أيضاً، ويبدو أن بدايته في المدينة حيث أمضى طفولته ويفاعته كانت صعبة، ولعله كان مجبراً على مزاولة التهريج والشعوذة بسبب الحرمان، وينسب إلى الإحساس المذكور موقف التمرد الدائم الذي تعكسه أشعاره، وعبر عن الموقف المذكور أيضاً ارتباطه بالزبيريين الذين رأى فيهم أعداء الأمر الواقع، فإن إخلاصه لعروة بن الزبير المتوفّى في المدينة حوالي (٩١ هـ أو ٩٩ أعداء الأمر الواقع، فإن إخلاصه لعروة بن الزبير المتوفّى في المدينة حوالي (٩١ هـ أو ٩٩ هـ / ٧٠ ٧ كان عميقاً.

وظل إساعيل بعد مضي سنين من القضاء على ثورة الحجاز يجل هشام بن عروة (المتوفَّ سنة ١٤٦هـ/ ٧٦٣م) وكانت هذه العاطفة في أثناء ذلك أصلاً لشعوبيته وتعصبه للعجم اللذين نجد آثارهما، أحياناً كثيرة في شعره، بيد أن عدة مقطوعات من قصائد موجهة إلى اللأمويين، سواء إلى السفياني أو إلى المرواني، تثبت أن إسماعيل قام في آن واحد بعملية ارتدادية ضرورية فأنام بذلك موقفه المعادي للعروبة، فثمة مدائح في الخليفة عبد الملك بن مروان، وزيارات قام بها الشاعر لخلفه الوليد بن يزيد بصحبة عروة بن الزبير، وعلاقاته الوثيقة مع الأمير العمر بن يزيد وأخيه، والأمير الوليد بن يزيد تشهد على ذلك.

وتعلل النقطة الأخيرة إخفاق الشاعر لدى الخليفة هشام بن عبد الملك الذي كان يحترس من ولدي عمه، هشام والوليد، وفي خلافة الوليد بن يزيد التي لم تدم طويلاً، ثار إساعيل لنفسه بعد أن كبر وشاخ فأشخصه الوليد إليه وسرحه إلى المدينة مثقلاً بالعطايا وفقدنا منذئذ

كل أثر الإسهاعيل الذي حدد تاريخ وفاته فرضياً، حوالي سنة(١٣٢هـ/ ٧٥٠م) تاركاً ولـداً مُلئت أشعاره أيضاً بشعوبية عنيفة.

#### ب- شعره:

وينبغي اعتبار نتاج إسهاعيل الشعري شبيهاً بنتاج نوع من الندوات الأدبية تلاقى فيها الموالي الأذربيجانين، مع النظر بعين الاعتبار أيضاً إلى التحريفات والتضخيات التي طرأت عليه، وذلك بحكم وجود أعضاء آخرين في الأسرة بدءاً من ولده، ومن الجائز أن يكون إسهاعيل لقي في حياته رواجاً حقيقياً في المدينة. إن هذا الرواج مدين ببقائه إلى افتتان المغنين الملحنين، وهم ذواتهم غير عرب والظاهر أن الرواج المشار إليه تأصل عن هذا الطريق، في العراق حيث كان يروي إسهاعيل الموصلي عن إسهاعيل نوادر معجبة، وحيث أعلن ابن سلام أستاذية إسهاعيل في الشعر، وجدير بالملاحظة، أن ما من ديوان شعر يتضمن قصائد إسهاعيل إلا كان معروفاً، ثم إن أصحاب المختارات الشعرية من جهتهم جهلوا هذا الشاعر الذي حفل به المؤرخون فحسب.

### ١٦- الأحوص

### أ- اسمه ونشأته:

واسمه عبد الله بن محمد بن بني ضبيعة من قبيلة الأوس في المدينة، وكان لأسرته المقام الأعلى بين بيوتات الحجاز ولد حوالي سنة (٣٥هـ/ ٢٥٥م).

إننا لا نعلم شيئاً عن طفولته ويفاعته، تلقى في مسقط رأسه تربية تأتلف وذلك المحيط وحياة المجتمعات فيه، وأدى تعصب الأحوص للمدينة، في كثير من الأحيان إلى معارضة القرشيين في مكة، وعلى الخصوص، أسرة على بن أبي طالب رضي الله عنه. وثمة نوادر نقلت عنه تظاهره في شخصية رجل أرستقراطي منحل الأخلاق، مولع بالدسائس، حريص على امتيازاته، وقد سببت له فضائحه الأخلاقية، في كثير من الأحيان معاقبة من أولي الأمر، ومن المرجح أنه نظم الشعر في سن مبكرة سواء للتغزل، أو طلباً لرفد الخلفاء، وشغل الموقف الثاني مكاناً في خطط الشاعر أكثر مما كنا نظن عادة، وافتخر نفسه في أحد أبياته بأنه مدين بالقسم الأكبر من ثروته إلى موهبته المدحية، ومع ذلك فإن كل شيء غامض في هذا الجانب من سيرته الشعرية.

لقي الأحوص حظوة عند الخليفة الوليد بن عبد الملك، ولعل الشاعر خرج إلى دمشق بدعوة من الملك الذي ما لبث أن نفاه إلى المدينة على أثر فضيحة أخلاقية، وللأحوص أيضاً قصيدة فخفخة لحنت جزئياً، وهي مهداة إلى الخليفة عمر بن عبد العزيز ولقيت محاولات الأحوص للجلوس بين جوقة مداحي الملوك نجاحات متنوعة، ويفسر إخفاقه عادة في إصراره على التهاس التعويض عن فشله، في حياة المجتمعات المدنية.

#### ب- علاقته بأدباء عصره،

والظاهر أنه كان على صلة بالسيدة - سكينة - حفيدة على بن أبي طالب، وكذلك بالأرستقر اطين مثل ابن أبي عتيق وأبي بكر بن عبد العزيز بن مروان، وكان يحلو للأحوص على الأخص معاشرة المغنين الملحنين كابن سريج، وثمة أخبار تظهره عاشقاً للمغنية -

سلامة – وصادق الأحوص، أو كان على صلة كها هو متوقع، بنظرائه الحجازيين، وهناك نوادر تشهر هذا الجانب من حياته، أما علاقته – بكثير عزة – و – نصيب – فلم تكن ودية جداً.

أما علاقته بعمر بن أبي ربيعة فكانت أكثر دماثة، وفضل الأحوص الفرزدق على جرير أثناء مرورهما بالمدينة.

إن الجانب الذي شغله الموسيقيون والمغنيات في حياة هذا الشاعر السئم حاسم جداً، فإن كثيراً من أشعار الأحوص مدينة في حفظها إلى رواجها في عالم عرف بانحلال الأخلاق، ولا يقل أهمية عن ذلك في سيرة الأحوص حبه المتتابع العنيف كها يبدو لسلامة المغنية، والأميرة أم جعفر وعبدة التي أحبها حباً عنيفاً متبادلاً، وخالط قصص غرامه فيها بعد، عبير مروى ولعله ينبغي التفكير بفسح مجال لغرام لم يبح به.

# ج- سجن الخليفة له:

وختمت السنون الأخيرة من حياة الأحوص بمأساة ففي خلافة سليمان بن عبد الملك ملت حسب الظاهر فضائح الأحوص ومهاجمته للسلطة، فعزم الخليفة على إنزال العقاب به، فسجنه وجلده وأوقفه على البلس، في سوق المدينة، ثم نفاه إلى دهلك وهي جزيرة في البحر الأحمر، فبقي في المنفى طوال خمس سنين بالرغم من الشفاعات في دمشق، ولم يطرأ في خلافة عمر بن عبد العزيز أي تعديل على سلوكه، وكانت خلافة يزيد بن عبد الملك سنة (١٠١هـ/ ٧١٧م)، بالعكس، سبباً في عودة حظوة الشاعر، وفي رحلة إلى دمشق لقي حفاوة كبرى عند الخليفة. وظهر الأحوص، في قصيدة هجا بها المهلبيين في موقف المدافع عن السياسة الحكومية، وفي هذا الجو مات الشاعر الكلف بالحياة، في المدينة على الأرجح سنة (١١٠هـ/ ٧٢٧م). وقد عرف شعر الأحوص بالتأكيد، رواجاً مرموقاً لدى معاصريه، وخاصة المغنين في المدينة.

إني إذا خف ي اللئام رأيتني كالشمس لا تخفى بكل مكان

### ١٧- العرجي

#### أ- حياته ونشأته:

هو عبد الله بن عمر بن عمرو حفيد عثمان بن عفان رضي الله عنه، لقب بالعرجي؛ لأنه كان له عرج الطائف، ولد حوالي سنة (٧٥ هـ/ ٢٩٤ م) واشترك سنة (٩٨ هـ/ ٢١٦ م) بغزوة الروم بقيادة مسلمة بن عبد الملك، وكان له فيها بلاء حسن.

عكف كغيره من شبان الطبقة الأرستقراطية الحجازية على حياة الترف معيناً بذلك شهواته العنيفة وحبه للنساء والصيد والظاهر أن العرجي المرتبط بحكم وضعه وأذواقه بشعراء أرستقراطيين آخرين قد أجبر بعد أن أقصته الحكومة على استعداد الجزء الأوفى من شعره من المغامرات الغرامية، حيث ترك فيها مزقاً من قلبه، وكان العرجي من المشاكسة والكبرياء ما لم يحل دون وضع مواهبه في خدمة أحقاده وضعائنه، وكان منشأ خلافه مع والي مكة المكرمة محمد بن هشام بضع قصائد هجائية وقصائد أخرى لمَّح فيها العرجي بسوء سلوك جيداء المخزومية أم محمد بن هشام، فاتخذ هذا من حادثة قتل كان سبباً للقبض عليه وجلده وشهر به، ثم حبسه ويقال: إن العرجي مات بعد أن مكث في السجن طويلاً قبل (١٢٠ هـ/ ٧٣٨م).

# ب- الاهتمام بشعره:

ويبدو أن المؤرخين في القرن الثالث الهجري/ التاسع الميلادي اهتموا بالناحية النوادرية من حياة العرجي أكثر من اهتهامهم بأثره الشعري ذاته، فلم يكن حينئذ ما يشعر بوجود أي جمع للديوان فقد استشهد الجاحظ بالعرجي قليلاً، ولم يستشهد به أكثر من البحتري في حماسته وألف ابن المرزبان المتوفّى سنة (٣٠٩هـ/ ٢٢٩م) مجموعة من أخبار العرجي ومنتخبات من أشعاره ضاعت، وأخذ الناس في زمن مبكر يؤلفون أبياتاً على طريقة الحجازيين عامة، وينسبونها إلى العرجي أو إلى عمر بن أبي ربيعة فنجم عن ذلك مصادفات لا تمكن مراقبتها.

# ١٨- الوليد الثاني

### أ- حياته ونشأته:

هو ابن الخليفة يزيد بن عبد الملك بن مروان، ولد في الشام سنة (٩٠هـ/ ٩٠٧م)، وتربى تربية تليق في مثل مقامه ونسبه، وورث عن أبيه (حب الاستهاع، وخفة في الطباع تحولتا إلى ميل عنيف للتمتع بملذات الدنيا).

#### ب- شخصيته:

لما تولّى هشام بن عبد الملك الخلافة سنة (١٠٥ هـ/ كانون الثاني ٢٧٤ م) ظل ابن عمه الوليد وكان عمره يومئذ ست عشرة سنة، طوال عشرين سنة بعيداً عن الملك فتولد فيه مركب الحرمان من الحق، مثيراً فيه في آن واحد تمرداً على الأمر الواقع، وحاجة إلى اللهو، ولم يلبث هذا الهوى المعاكس أن أخل بتوازن هذا المزاج الجموح القهار، فطلب الأمير ملجأ فوجده في الملذات والحب الرخيص والخمرة ووجده أيضاً في الرياضة العنيفة.

### ج- تنحيه في الصحراء:

أعادت وراثة متأصلة في الأسرة الأموية للوليد النزعة البدوية إلى الصحراء فهجر المدن حوالي سنة (١١٦ هـ/ ٧٣٤م)، وذهب إلى بلاط الرصافة ليستقر في السهوب الصحراوية في الشام حيث أخذ يتنقل من مقام ملوكي إلى آخر، يعيش حياة سيد بدوي كبير، فتشكل حوله بلاط فيه شعراء مثل ابن ميادة ومغنين وملحنين، مثل عمر الوادي ومهرجين، وكان الخليفة العجوز هشام بن عبد الملك قد ساءته أعمال ابن أخيه الجنونية، فما كان من الوليد إلا أن رد بقصيدة هجاء حتى أخذ التوتر بين الرجلين شكل نزاع.

### د- توليه الخلافة:

كان الوليد في ماء الأغدف عندما بلغه موت هشام (ربيع الثاني ١٢٥هـ/ ٧٤٣م) فركب بسرعة إلى دمشق حيث بويع بالخلافة، وعندها بدأ عهد الشطط المفرط، ولما عاد الخليفة المساخر إلى الصحراء استدعى جميع الذين لم يرهم من قبل من مغنين وشعراء الحجاز أو

العراق، فزاره حماد مرات عديدة في الشام، وأبدى الوليد إعجابه بالشاعرين بشار بن برد والمطيع بن إياس ممثلي الجيل الجديد، وهكذا تتابع طوال سنين تحدى الوليد للرأي العام والفضائح، وقتل الوليد على أثر هجوم عسكري مفاجئ في مصيفه في البخراء في صحراء الشام في أواخر جمادى الثانية سنة (١٢٦هـ/ ٤٤٧م). كان أيضاً شاعراً ذا موهبة ممتازة سلكت به نهجاً جديداً.

#### هـ- نماذج من شعره:

قال الوليد:

خ بروني أن سلمى في إذا طير مليح في الماء على الماء في الماء على الماء في الماء على الماء في الماء في

# ١٩- قيس بن الملوح

# أ- حياته ونشأته:

أصله من قبيلة ليث من كنانة، في ضواحي المدينة، وإذا صح أنه كان رضيع الحسين بن علي رضي الله عنها تكون ولادته حوالي السنة الرابعة أو الخامسة الهجرية أي ٦٢٦ - ٦٢٧ ميلادية، وكانت وفاته حوالي سنة (٦٨ هـ/ ٦٨٧م).

كان ظهوره على أقرب زمن في أواخر القرن الثاني الهجري/ الثامن الميلادي، عاش حياة مجون في ظل السلطة الحاكمة، وقد يكون عشق المدعوة – لبنى – حادثاً واقعياً، وثمة لمع نوادرية تظهره على قيد الحياة زمن الخليفة معاوية بن أبي سفيان، وهو من شعراء الغزل العفيف المشهورين في العصر الأموي.

#### ب- شخصيته العاشقة:

أصبح قيس بطلاً مروياً (ذا شكل روائي)، وقد ذاق قيس الذي تزوج لبنى طعم حب سعيد يفوق الوصف، ولكن الزوجين لم يرزقا ولداً مما حمل أبا قيس على إرغام ولده على طلاق من أحبها وأحبته، فبدأت منذئذ حياة الألم انتهت بموت الحبيبين (حسب إحدى الروايات) أو بزواجها ثانية (حسب رواية أخرى) وكانت رواية قيس ولبنى قد ألفت في خطوطها الكبرى في منتصف القرن الثالث الهجري/ التاسع الميلادي، انطلاقاً من عناصر شفهية كانت رائجة في المدينة والكوفة والبصرة، ولعلها أيضاً في بغداد.

### ج- اهتمام الأدباء به:

جمع كتاب الأغاني هذه الأخبار في ترجمة معدة لجمهور مثقف، فظهرت، بعد ربع قرن تجاوباً مع أصداء حكايات أكثر روائية، مؤلفات ذات استيحاء عذري تضمنت أخباراً تؤمل قيساً ولبنى. وظل قيس ابن ذريح، في نظر المؤرخين العرب المسلمين شاعراً غزلاً على غاية من الامتياز، فالجاحظ مثلاً لم يذكر قيساً في البيان والتبيين، ويكاد ابن قتيبة يهمل ذكره فإن الشكوك التي تثيرها هذه الوقائع تكبر وتنتشر.

ويحملنا العدد الأكبر من الأبيات أو المقطوعات الملحنة في الحجاز أو العراق فيها بعد، على الاعتقاد بأنه قد نسب لقيس بن ذريح، أو نظم باسمه في بعض أوساط الحياة الغزلية طائفة من القطع الخفيفة اللطيفة تضمنت تأوهات قيس ونداءاته للبنى، ويتكشف هذا النتاج كله، بنغمته ولطافة لمحاته الفتانة، وبساطة اللغة، عن تأثيرات وملامح عذرية تحدد ظهوره على أقرب زمن في أواخر القرن الثاني الهجري/ الثامن الميلادي.

وتعد القصيدة الغنائية التي ذكرها القالي في أماليه عن الفراق نموذجاً كاملاً لهذا الاتجاه وتتناقض تناقضاً غريباً مع مقطوعة، منعزلة، نظمت على الطريقة البدوية الصرف.

#### د- حبه لليلى:

أحب ليلى بنت مهدي من بني عامر بن صعصعة، واشتهر بمجنون ليلى أو مجنون بني عامر.

كان قيس وليلى في صغرهما يرعيان الغنم لأهلها عند جبل يقال له ((التوباد)) فنشأت بينها ناشئة حب استحكمت مع الأيام. ولما اشتهر حب قيس وليلى كره أبوها أن يزوجها له وهلها على القبول بالزواج من رجل آخر فتزوجته كارهة، واشتد هيام قيس بليلى حتى خولط في عقله، ثم زال عقله جملة، ولكنه ظل يذكر ليلى في شعره وهذيانه، ويحاول زيارتها فأهدر الوالي دمه إن هو حاول الاتصال بليلى.

لليلي العامرية أشعار قليلة في المجنون، منها:

بــــاح مجنـــون عــــامر بهـــواه وكتمــت الهــوى فمــت بوجــدي فـــاز كــان في القيامـــة نـــودي مـن قتيــل الهــوى؟ تقــدمت وحــدي تركت قصة قيس وليلى أثراً عظياً في الأدبين الفارسي والتركي.

قيس بن الملوح شاعر ورقيق، حلو الألفاظ، رائق الأسلوب، متأجج العاطفة، وقد نحله الرواة شعراً كثيراً من جنس شعره. جُمعت أشعاره في ديوان مطبوع.

#### هـ- نماذج من شعره:

#### تذكرت ليلى

عرفت بوادي العرب عدداً من العشاق الذي تيمهم الحب العذري العفيف، واستولى على قلوبهم وعقولهم، حتى خرج بهم إلى الجنون، ومجنون ليلى أشهر هؤلاء العشاق.

وهذه الأبيات من قصيدته المشهورة ((المؤنسة)):

تـــذكرت لـــيلى والـــسنين الخواليا فليــت ركـاب القــوم لم تقطـع الغـضا وقـــد يجمـع الله الـــشتيتين بعــدما لحـــا الله أقوامــاً يقولـــون: إننا خلـــيلى: لا والله لا أملـــك الـــذي قــضاها لغــيري وابــتلاني بحبها فيــا رب، ســوِّ الحــب بينــي وبينها فأشـــهد عنـــد الله أني أحبهــا أحـب مـن الأســاء مـا وافــق اسـمها واني لأستغـــشي ومـــا بي نعــسة

وأيام لا نخشى على اللهو ناهيا وليت الغضا ماشى الركاب لياليا يظنان كال الظان أن لا تلاقيا يظنان كال الظان أن لا تلاقيا وجدنا طوال الدهر للحب شافيا قضى الله في ليلى، ولا ما قضى ليا فهلا بشيء غير ليلى ابتلانيا يكون كفافا، لا على ولا ليا ولا ليا فهذا لها عندي، فاعندها ليا أو أشبهه أو كان منه مدانيا لعل خياليا منك يلقي خياليا لعل خياليا ((ديوان قيس بن الملوح))

### شرح المفردات:

الغضا: نوع من الشجر، وهو من نبات البادية، وسكان نجد هم أهل الغضا. لحا الله: قبح ولعن وأهلك. الكفاف: ما كان مقدار الحاجة من غير زيادة ولا نقصان. أستغشي: أتغطى، والغشاء: الغطاء.

مفردات للشرح: الشتيتان، قضى الله، الجوى، المداني.

### ۲۰- جمیل بن معمر

### أ- حياته ونشأته:

ولد جميل بن معمر العذري سنة (٤٠هـ - ٢٦٠م) في منطقة وادي القرى شهال الحجاز، بالقرب من المدينة المنورة في منطقة تسمى اليوم العلى – وهي مدائن صالح – وتوفي عام (٨٢هـ / ٢٠٧م) في مصر بعد أن ترك الحجاز بسبب فشله في الوصول إلى ما أراد من الزواج من ابنة عمه بثينة، وعادة قبيلة عذرة أنه إذا اشتهر الحب بين رجل وامرأة رفض أهلها تلك المرأة لذلك الرجل، وهذا ما حدث مع جميل، حيث تزوجت بثينة، وعاد إلى ذكرها في شعره مشكاة أهلها إلى الوالي الذي أهدر دمه فرحل إلى الشام، ثم إلى مصر.

#### ب- شخصيته:

يحمل جميل بن معمر نفسية صريحة تتسم بالبساطة والسذاجة والوضوح اهتم بالجانب الروحي من العشق وكرّس حياته دون أن يصل إلى الهدف، وقد وصفه مؤرخو الأدب بأنه عاشق متيم عصف الحب بقلبه، وعبر عن ذلك بأشعار تدل على توحده في القضية التي يبحث عنها.

وقد حلل النقاد المهتمون بالجانب النفسي من الأدب شخصيات الشعراء العذريين فذهب بعضهم إلى أن هذا النوع من العشق والغرام ما هو إلا عقدة نفسية لم يستطع هؤلاء الشعراء التخلص منها، وهي من وجهة نظرهم ظاهرة نقص، لا ظاهرة كال. وذهب آخرون إلى أن العذريين أكثر الناس صدقاً فهم قد بلغوا بذلك بعض الكال الإنساني من حيث الوفاء للقضية التي يدافعون عنها.

# ج- شعره:

صوّر جميل بن معمر في معظم أشعاره صورة معشوقته بثينة بأجمل تصوير، وعبّر عن عواطفه الصادقة تجاهها وبكى واشتكى مما كان يلاقيه من العنت والعذاب والمرارة أثناء ابتعاده عنها فهو شاعر يحمل الفتى الغزل الذي يقنع من دنياه بالقليل من الحب، ولوكان ذلك بكلمة (لا) أو كلمة (أن)، أو بالمنى وبالأمل أو بالنظرة الواحدة:

وإني لأرضى من بثينة بالذي لو أبصره الواشي لقرّت بلابله بلا وبأن لا أستطيع وبالمندى وبالأمل المرجوّ قد خاب آمله وبالنظرة العجلى وبالحول تنقضي أواخره لا نلتقيي وأوائله وجميل محب يملك قلبه الحب على الرغم من مطالبته بالقليل:

لها في سواد القلب بالحب ميتة هي الموت أو كادت على الموت تشرف وما ذكرتك النفس يا بثن مرة من الدهر إلا كادت النفس تتلف وكثيراً ما كان شاعرنا يتمنى بعد غيابه عن وادي القرى أن يبات ليلة واحدة في مسقط رأسه، وأن يلتقى ولو مرة واحدة بثينة:

ألا ليت شعري هل أبيتن ليلة بسوادي القرى إني إذن لسعيد وهل القين فرداً بثينة مرة تجود لنا من ودها ونجود علقت الهوى منها وليداً فلم يزل إلى اليوم ينمو حبها ويزيد وقد كان الشاعر يتمنى أن يزداد عمر بثينة ولو كان ذلك نقصاً من عمره، ويعتبر أن شفاءه وسعادته معلقة بيدها حتى أن الناس إذا رأوه هزيلاً نسبوا ذلك إلى بثينة:

وددت على حب الحياة لو أنها يرداد لها من عمرها من حياتيا وأنت التي إن شئت كدرت عيشتي وإن شئت بعد الله أنعمت باليا وأنت التي ما من صديق ولا عدى يرى نضو ما أبقيت إلا رثى ليا وفي الوقت الذي كان فيه بنو أمية مشغولين بالجهاد والفتوح كان جميل ينشد بعض أشعاره لائماً إياهم على دعوته للجهاد:

يقولون جاهد يا جميل بغزوة وأي جهاد غيرهن أريد لكر لكر حديث عندهن بساشة وكرل قتيل بينهن شهيد ولم يتغنَّ جميل بحب بثينة إلا بعاطفة صادقة ولسان عفيف وصبابة مشوبة بنغمة حزن تملأ نفس الشاعر وتأخذ قلبه كله.

### ٢١- مالك بن الريب

أ- حياته ونشأته: هو مالك بن الريب بن حوط من بني مازن بعض بني تميم. ولد في أول دولة بني أمية، ونشأ في بادية بني تميم بالبصرة.

كان مالك شاعراً جميلاً حين الهيئة شجاعاً فاتكاً، لا ينام إلا متوشحاً سيفه، وكان يقطع الطريق مع ثلاثة نفر، فطلبهم عامل المدينة مروان بن الحكم فهربوا إلى فارس، فلها ولي سعيد بن عثمان بن عفان على خراسان سنة (٥٦هـ) لقي مالكاً في طريقه فاستصلحه واستتابه، ثم اصطحبه معه، وأجرى عليه في كل شهر خمسمئة درهم.

ب- ذهابه للجهاد: ترك مالك أهله وراءه وسار مع سعيد بن عثمان إلى خراسان، ويروى أنه لما خرج تعلقت ابنته بثوبه وبكت، وقالت له: أخشى أن يطول سفرك أو يحول الموت بيننا فلا نلتقى، فبكى وقال:

ولقد قلت لابنتي وهي تبكي بدخيل الهموم قلبا كئيبا اسكتي قد حززت بالدمع قلبي طالماحز دمعكن القلوبا

وعند قفول سعيد بن عثمان من خراسان مرض مالك في الطريق، فلما أشرف على الموت، سار سعيد وخلف عنده رجلين، ومات مالك في ذلك الموضع فدفناه. وقال قبل موته قصيدة يرثي بها نفسه، وكانت وفاته سنة (٥٦)هـ وهو في إبّان شبابه.

ج- شعره: شعر مالك فصيح الألفاظ، سهل التراكيب، عذب، تغلب عليه وحدة الموضوع، إذ إن فيه وصفاً سائراً وقصصاً متعانقاً، وهو شعر وجداني يغلب عليه الوصف والحاسة.

د- نماذج من شعره:

شاعر يرثى نفسه

ضرب الفارس العربي في أرجاء الأرض ينشر لواء العدل والحق، فلم أحس بدنو أجله في بلاد الغربة تذكر دياره وأهله ورثى نفسه:

ألاليت شعري ها أبيتن ليلة تذكرت من يبكي عليّ فلم أجد وأشقر مجبوك يجر عنانه وأشعري على أيدي الرجال بقفرة صريع على أيدي الرجال بقفرة فيا صاحبي رحلي دنا الموت فانزلا وقوما إذا ما استل روحي فهيئا وخطا بأطراف الأسنة مضجعي يقولون: لا تبعد وهم يدفنونني يقولون لا تبعد وهم يدفنونني وبالرمل منا نسوة لو شهدنني وبالرمل منا نسوة لو شهدنني وقد كنت عطافاً إذا الخيل أدبرت

بجنب الغضى أزجي القلاص النواجيا سوى السيف والرمح الردينيّ باكيا إلى الماء لم يسترك له السدهر ساقيا يسوون قبري حيث حم قضائيا برابيسة إني مقسيم لياليسا لي السدر والأكفان ثم ابكيا ليا ورداعلى عيني فضل ردائيا وأيسن مكان البعد إلا مكانيا بني مالك بن الريب أن لا تلاقيا بكين وفددين الطبيب المداويا سريعاً إلى الهيجا إلى مسن دعانيا سريعاً إلى الهيجا إلى مسن دعانيا ((المنتخب من أدب العرب))

### شرح المفردات:

الغضا: شجر، واحدته غضاة، ويكثر في نجد. أزجي: أسوق. القلاص: مفردها قلوص، وهي الفتية من الإبل. النواحي: مفردها ناجية، وهي الناقة السريعة. الرديني: منسوب إلى ردينة وهي امرأة كانت تقوم الرماح. أشقر، أي: فرس أشقر. محبوك: قوي شديد. حم: نـزل. الرحل: ما يوضع على ظهر البعير أو الناقة لركوب الرحال. وصاحبا رحله: الـرجلان اللـذان كانا معه. السدر: نبات معقم يغسل به الميت لئلا تفسد الجثة بسرعة. خطا: احتفرا. المضجع هنا: القبر. فضل الرداء: طرفه. لا تبعد: جملة تقال في ندب الميت، أي: لا تبعد عنا. عرضت: أتيت العارض، وهي جهة اليامة من شرقي شبه جزيرة العرب. العطاف: الذي يكر ويحمل في الحرب. أدبرت: انهزمت. الهيجا: الحرب.

# ٢٢- أبو النشناش النهشلي

#### ثورة على البؤس

حياة تشرد ومغامرة، وثورة على المجتمع الذي لا يحقق العدالة بين أبنائه، ولكنها ثورة فردية لا تبذل من الواقع المؤلم شيئاً:

إذا المسرء لم يسسرح سواماً ولم يسرح فللمسوت خير للفتى من حياته ولم أر مثل الفقسر ضاجعه الفتى فعسش معذراً أو مست كسرياً فإنني ولسو كان شيء ناجياً من منية وسائل وسائلة: أيسن الرحيسل؟ وسائل مذاهبه أن الفجساج عريسضة وداوية بهاء يخشى بها السردى ليسدرك ثاراً أو ليسدرك مغسنا

سواماً ولم تعطف عليه أقاربه فقيراً ومن مولى تدب عقاربه ولا كسسواد الليل أخفق طالبه أرى الموت لا ينجو من الموت هاربه لكان أثير يوم جاءت كتائبه ومن يسأل الصعلوك أين مذاهبه إذا ضن عنه بالنوال أقاربه سرت بأبي النشناش فيها ركائبه جزيلاً وهذا الدهر جم عجائبه ((من أشعار اللصوص ج۱)) للملوحي

### شرح المفردات:

يسرح: يرسل ماشيته إلى المرعى. السوام: المواشي. لم يسرح: لم يعد مواشيه إلى مراحها. المولى: ابن العم والصديق. تدب عقاربه: يلقاك بالأذى والسوء. فعش معذراً: اطلب السرزق فإن لم تنجح فقد قدمت عذرك. هاربه: هارب من الموت. أثير: طبيب من الكوفة دعي لعلاج علي بن أبي طالب يوم طعنه ابن ملجم، وإليه تنسب صحراء أثير بالكوفة. يوم جاءت كتائبه: شبه علم الطبيب ودواءه بالكتائب تحمي من الموت. الداوية: المفازة البعيدة الأطراف لا مهدي لطرقها، وقد تخفف ياؤها. البهاء: الفلاة لا ماء فيها. وهذا الدهر جم عجائبه: ما أكثر عجائب هذا الدهر إذ يقذفني من مكان إلى آخر.

مفردات للشرح: الفجاج، ركائب.

# ٢٣- الأحيمر السعدي

من صعاليك العرب في عصر مروان بن الحكم، كان يعترض القوافل بين الحجاز والشام فيسلبها، ظفر به عال الخليفة فحبسوه وقيدوه، لكنه تمكن من الفرار، يكاد مذهبه في التشرد وشعره يشبهان إلى حد بعيد مذهب الصعاليك في الجاهلية وشعرهم.

قال الأحيمر السعدي وهو من الشعراء الصعاليك في عهد بنى أمية:

عوى الذئب فاستأنست بالذئب إذ عوى وصوّت إنسان فكدت أطير يسرى الله أني للأنساس لكاره وتبغضهم لي مقلة وضمير فلليسل إن واراني الليسل حكمه وللشمس إن غابت علي نذور واني لأستحيي مسن الله أن أرى أجرر حبلاً ليس فيه بعير وأن أسال المسرء الله يم بعيره وبعسران ربي في السبلاد كثير للئن طال ليلي بالعراق لربها أتسى في ليسل بالسمام قصير

# شرح المفردات:

صوت: نطق. الأنيس: هنا: الإنسان المؤانس. لليل حكمه: لليل قضاؤه الذي لا اعترض عليه؛ لأنه يحجب عني رؤية الناس. للشمس نذور: حين تغيب الشمس أفرح لغيابها كأنه يفي لها نذراً قطعة على نفسه، ويريد في البيت: إنه يفرح لقدوم الليل وغياب الشمس؛ لأنه يحتجب في بيته فلا يرى الناس. أجرر حبلاً ليس فيه بعير: كناية عن فقره.

# ٢٤- النابغة الشيباني

#### أ- حياته ونشأته:

اسمه عبد الله بن مخارق من قبيلة ذهل وهي رهط من شيبان من قيس ربيعة ولد حوالي سنة (٦٠ هـ/ ٦٨٠ م)، وعاش بين قومه في سهوب الفرات، ولم يفد إلى الشام إلا بصورة متقطعة، وظل شأن العديد من رجال قبيلته على دين النصر انية، فترة من حياته، وفي قصيدة مدح بها الخليفة عبد الملك بن مروان يحلف النابغة برب الإنجيل، وعلى كل حال فإن الديوان الذي يحمل اسم النابغة يدل في مواضع عديدة على اعتناق النابغة الإسلام وتحمسه له.

ولما وفد النابغة مع قومه إلى دمشق مدح الخليفة عبد الملك بن مروان بقصيدة في سنة (١٠٢هـ هـ/ ٧٢٠م) أي بعد القضاء في العراق على تمرد يزيد بن المهلب، هنأ النابغة الخليفة الوليد بن عبد الملك بقصائد عديدة ضاع أكثرها اليوم، وإذا لم يكتب للنابغة الفوز بحظوة الخليفة هشام بن عبد الملك، فقد كان من المقربين لدى الأمير الوليد بن يزيد قبل توليه السلطة وبعده، وقد فقد بعد سنة (١٢٧هـ/ ٧٤٤م) كل أثر الشاعر.

ب- شعره: ونجد في المختارات الشعرية قليلاً من الاستشهادات بشعر النابغة، وطبع باسمه ديوان على شيء من الاتساع، ففيه مدائح في قالب القصيدة التقليدية موجهة إلى الخلفاء الأمويين بدمشق، وقصائد غزلية، ويبدو التأثير الإسلامي واضحاً جداً في الديوان، دالاً على حاسة دينية جديرة بالملاحظة.

ويتصف أسلوب القصائد ببساطة المفردات تارة وبالتكلف تارة أخرى.

### ٢٥- البعيث

#### أ- حياته ونشأته:

هو خداش بن بشير ينتسب كالفرزدق إلى بني مجاشع من تميم، وكانت حياته مقسمة بين الصحراء والبصرة، وتقتصر المعلومات الضئيلة التي وصلتنا عنه على أخبار تذكر صلته بجهاعته والشاعر جرير، ويظهر أن البعيث لم يكن شخصاً مغموراً في زمنه، وكان في أول أمره اللسان الناطق باسم قبيلته، وكانت شهرته الخطابية في البصرة لا تزال حية حتى القرن الثالث الهجري/ التاسع الميلادي، إلا أن مهاجاته غير الموفقة لجرير هملت بني مجاشع قومه على التنصل من هذا الهجاء.

ومن الغريب أن يهجو الفرزدق البعيث. لا يعرف مكان وتاريخ وفاة البعيث.

ب- شعره: ولم يُعر أرباب المختارات الشعرية هذا الشاعر سوى التفاتة بسيطة، إن بعض المقطوعات التي حفظت باسمه تصنفه في مدرسة تميم الشعرية، ولا يسعنا مع ذلك إغفال ذكره، فلعل خمول ذكره مرده إلى مصادفات سياسية أكثر منها إلى نقص في الموهبة الشعرية.

# ٢٦- يزيد بن الطثرية

اسمه يزيد بن المنتصر من بني سلامة رهط قشير في أواسط شبه الجزيرة العربية. كان يزيد شاعر قبائل، قتل في غزوة بني حنيفة سنة(١٢٦هـ/ ٧٤٣م)، وليست شخصية يزيد على كل حال، شخصية الشاعر الذي ارتسمت صورته في الأذهان، بل كان (صاحب غزل ومحادثة للنساء) صبغت مغامراته الغرامية مع نساء القبائل المتحالفة بصباغ العاطفة العذرية، ولا يعرف الآن باسم يزيد بن الطثرية سوى مقطوعات نادرة وموجزة لا تعطي فكرة عا كان عليه أثر شعري معروف في القرن الثالث الهجري/ التاسع الميلادي، ويجوز الظن بأن الأثر المذكور اختلطت فيه حينئذ بكثرة، قصائد رثائية.

#### ٢٧- القحيف بن حمير

أصله من خفاجة (بطن من قبيلة عقيل) في أواسط الجزيرة العربية، والظاهر أنه ولد حوالي أواخر القرن الأول الهجري/ السادس الميلادي، كان القحيف شاعر قبائل اشترك مع يزيد بن الطثرية بمعركة فلج اليهامة، وعاش في بلاط الخليفة الأموي الوليد بن عبد الملك ورثاه بقصيدة سنة (١٢٧ هـ/ ٧٤٣ م)، ويحدد موت القحيف بعد التاريخ المذكور.

إن شعره ذو استلهام بدوي مصحوب بانفجار قبلي متواتر، وخاصة في القصائد التي هجا بها حنيفة في اليهامة، ويظل الطابع الغنائي الغالب على قصائد عديدة.

وتدل بقايا هذه القصائد على استمرار التقاليد الجاهلية في أواسط شبه الجزيرة العربية في الربع الأول من القرن الثاني الهجري/ الثامن الميلادي.

# ۲۸- ابن مضرغ

اسمه يزيد بن ربيعة من بني يحصب اليمنيين ومنه لقب اليهاني الذي غلب عليه، ولعل ابن مفرغ من أصل وضيع كها يقول ابن قتيبة، والظاهر أنه ولد في البصرة وفيها أقام مندمجاً في عشيرة قرشية الأصل، وثمة نادرة توحي بأنه كان يعرف الفارسية، وليس لدينا من أخباره سوى نزاعه مع أمير سجستان عبيد الله بن زياد وأخيه، وقد لوحق ابن مفرغ وحبس بنذالة وهو مدين بسلامته إلى رأفة الخليفة معاوية بن أبي سفيان، وسبب متاعبه نزعته المؤيدة للشيعة، وكان ابن مفرغ حوالي سنة (٦٨٨ م).

وقد رأى فيه المؤرخون شاعراً هجّاءً، غرضاً لتأليف النوادر، أما اليوم فمن المستحيل تقريباً تصور ما كان عليه أثره الذاتي، وثمة علامات تتيح الاعتقاد بأن الهجاء لم يكن الفن الوحيد الذي عني به، ولم يحجم على الأخص عن لفت أنظار بعض الكبراء كسعيد بن عثمان بقصائد مدحية.

### ۲۹- شبیل بن عذرا

### أ- حياته ونشأته:

من أسرة من ضبع من قبيلة ربيعة أقامت في البصرة، كان في أول أمره شيعياً، ثم أصبح خارجياً، واختلف إلى حلقات النحاة في مسقط رأسه حيث مات بعد سنة (١٣٣ هـ/ ٢٥٠م).

#### ب- سمته العلمية:

رأى الناس في شبيل فقيهاً من فقهاء الخوارج وخطيباً وعالماً بالأنساب، وبوصفه عالماً ذكر له الجاحظ قصيدة عن الغريب في اللغة العربية، وليس لدينا شيء من آثار شبيل بصفته مدافعاً عن عقيدة الخوارج وداعية لها.

### ٣٠- العديل بن الفرخ

### أ- حياته ونشأته:

من بني عجل (بطن من قبيلة بني بكر في الفرات الأسفل) والظاهر أنه شارك في غزو ثأر، ولا يخلو الشيء القليل الذي يعرف عنه من الخيال، ويبدو أنه كان مدحاً، فبعد أن مدح يزيد بن المهلب استطاع أن يفوز بحظوة الحجاج حاكم العراق فمدحه بقصائد عديدة، وخلد الفرزدق ذكرى العديل بمرثية، وهناك من شعر العديل بضع مقطوعات، بعضها بقايا قصائد، وتنسب إليه أيضاً قصيدة مدح بها بني بكر وبني تغلب، ويميز شعر العديل تمييزاً جيداً الفخر الذي ما تزال تقدره الأوساط البدوية. أما بقية القطع فتمثل تمثيلاً غاية في الجودة، في الحد الذي تحمل طابع العصر، شعر المديح الحكومي في عصر الأمويين.

ب- شعره: إن شعر العديل لا يخلو من قوة، ومن العسير علينا معرفة السبب الذي حدا بأرباب المختارات الشعرية عدم قبوله في مختاراتهم قبولاً أحسن.

# ٣١- كعب بن معدان الأشقري

### أ- حياته ونشأته:

أصله من عشيرة الأزد الضاربة في العراق، اتصل بالقائد المهلب بن أبي صفرة وتبعه في غزواته في فارس ومدحه، وهناك قصائد وافرة من شعر كعب، باستثناء بعض المقطوعات المبعثرة قصيدة طويلة ذات مظهر ملحمي مجَّد فيها مآثر المهلبيين.

### ب- شعره:

إن كعباً يستحضر جيداً ما كانت عليه مجموعة المداحين المنضوين تحت لواء حماة الأدب العربي خارج بلادهم الأصلية.

### ٣٢- المغيرة بن حبناء

#### أ- حياته ونشأته:

ولد (المغيرة بن حبناء) في أسفل العراق من أسرة منحدرة من حنظلة من تميم، كان أبوه وأخواه شعراء أيضاً، وصحب في شبابه أهله إلى نجران، ولكنه اضطر إلى العودة بعد ذلك إلى العراق وفارس، حيث تبدأ سيرته الشعرية بوصفه مداحاً، فكان أولاً في خدمة الحاكم طلحة الطلحات (المتوفّى سنة ٦٥ هـ/ ٦٨٥ م) ثم انتهى به الحال إلى الاتصال بالمهلب بن أبي صفرة فصحبه في حملاته على الخوارج وفي شرقي فارس، ودب الخلاف في بلاط المهلب حامي الأدباء، بين المغيرة ومنافسه زياد الأعجم، وبعد موت المهلب سنة (٨٨ أو ٨٣ هـ/ ٧٠٠ المضطربة.

#### ب- شعره:

لم يهتم علماء العراق، باستثناء أبي عمرو الشيباني، إلا قليلاً بهذا الشاعر، وقد حفظت لنا باسم المغيرة بعض قصائد هجا بها أحد إخوته، وبعض مقطوعات مطولة مدح بها حماته من الحكام، وتتصف تلك القطع المدحية ببساطة أسلوبها، إن المغيرة وما تبقّى من شعره لذو أهمية؛ لأنهما يحددان بدقة دور المهلبين بوصفهم حماة الأدب.

#### ۳۳- زیاد بن سلمی

## أ- حياته ونشأته:

سليان الملقب بالأعجم، ولد في فارس بأصبهان على وجه الترجيح، ولعله سيق في جملة السبايا إلى ضواحي البصرة وبقي في ولاء بني عبد القيس، ووقف الأعجم شعره على الدفاع عن القبيلة المذكورة. وفي سنة (٢٣ هـ/ ٦٤٣ م)، اشترك في الاستيلاء على إصطخر وأقام فيها، ولما استلحقه المهلب وبنوه شارك في غزوات شرقي إيران، وفي مرثية نظمها مدح بها المغيرة أحد أولاد المهلب، أقام في البصرة وصادف هناك جرير والفرزدق، ولئن امتنع عن الدخول في نزاع معها فهو بالمقابل هجاهما، مات الأعجم سنة (١٠٠ هـ/ ٧١٨م).

#### ب- شعره:

حفظت باسم الأعجم مقطوعات هجائية ذات صياغة جميلة، وبعض القطع المدحية، وللأعجم مرثية مشهورة جداً، ويظل شعره بالنسبة إلينا، صعب المنال، إن بعض المعطيات الباقية عن حياته تجعل منه على العكس، إحدى الشخصيات الأكثر إثارة للاهتهام، وفي الحق فإن زياداً من أوائل الشعراء الذين أوجدوا، بقليل من الوضوح في الشعر، الصلة بين العالمين العربي والفارسي في أواخر القرن الأول الهجري/ السابع الميلادي.

#### ٣٤- عمران بن حطان

### أ- حياته ونشأته:

أصله من سدوس وهي بطن من شيبان في الفرات الأوسط، قيل: إنه ولـ د في البـصرة مع الجيل الإسلامي الثاني وعاش في الكوفة أو في منطقتها، كـان عمـران فقيهـاً شـديد التمسك بشعائر الدين، ولما اعتنق المذهب الخارجي أصبح مناضلاً حماسياً، من فرقة الصفرية (بعد سنة ٧٧ هـ/ ٢٩٦ م) واختفى عمران بعد موت زعيم الخوارج شبيب سنة ٧٧ هـ/ ٢٩٧ م وثمة نوادر تظهره في الشام وعهان والجزيرة، ومات بالقرب من الكوفة حـوالي سنة ٨٩ هـ/ ٧٠٧ م).

#### ب- شعره:

ذكر بوصفه رجلاً متعمقاً في علم الكلام، وخطيباً بقدر ما هو شاعر مجيد، بيد أن عمران لا يشغل في كتب المختارات الشعرية سوى مكان ضيق، ولم يرد باسمه سوى أبيات حكمية وبعض مقطوعات من شعر المناسبة موجهة إلى مضيفيه في الخفاء، وملخص من قصيدة مدح بها عبد الرحمن بن ملجم لعنه الله قاتل الخليفة على بن أبي طالب رضي الله عنه وبئس ما فعل، ويجدر بنا القول: إنه يستحيل علينا اليوم إطلاقاً أن نعيد لشاعر من شعراء الخوارج الأكثر تمثيلاً لزمانه مكانه الحقيقي.

# ٣٥- الأعشى الشيباني

### أ- حياته ونشأته:

اسمه عبد الله بن خارجة ولد في الكوفة وتاريخ ولادته مجهول، وهو من أسرة أبي ربيعة (وليس من بني ربيعة كما ورد أحياناً) وهي بطن من شيبان بن بكر، ولعل الأعشى انساق في بادئ الأمر شأنه شأن الكثيرين من مواطنيه مع التيار الذي حرض العراقيين على الشام والخلفاء الأمويين، وفي الحق فإن الأعشى أشاد في مرثية مفقودة بالمطالب بالعرش عبد الله بن الجارود الذي قضى عليه الحجاج سنة (٧٥ هـ/ ٢٩٤ م)، وقد أخلص الأعشى عندما انحاز إلى الأمويين إخلاصاً عميقاً لعبد الملك بن مروان جاعلاً من نفسه مناوئاً لعبد الله بن الزبير والعلويين، ولزم الموقف ذاته زمن سليان بن عبد الملك (٩٦ هـ/ ٧١٤ م) ولا يعلم بعد هذا التاريخ عنه شيئاً.

#### ب- شعره:

إن ما تبقى من شعر الأعشى عديم القيمة، فهو أقل من مئة بيت، وثمة مقطوعة واحدة لقيت رواجاً كبيراً، وقصيدة دينية مطولة إلى حد ما، وقطعة مقلدة غير موفقة على شاكلة تلك التي ينظمها الوعاظ، إننا نستخرج بكل بساطة من هذه البقايا الهزيلة، المشكوك بها انطباعاً هو أن هذا الشاعر كان مداحاً تمتع بشهرة غير مستديمة.

# ٣٦- سابق البربري

يظل هذا الشاعر في نظرنا محاطاً بالأسرار، والظاهر أنه عين قاضياً على الرقة زمن الخليفة عمر بن عبد العزيز (٩٩ هـ/ ٧١٧ م – ١٠١هـ/ ٧٢٠ م) ويؤكدون أنه نظم أشعاراً في الزهد بقي بعضها، وهي تمثل في الحد الذي تكون فيه هذه البقايا الشعرية مقبولة، تمتهات شعر وعظي مطبوع بطابع إسلامي.

# ٣٧- عوف بن عبد الله الأحمر

ينتسب إلى أسرة في الأزد فهو يمني أقام على الأرجح في الكوفة وشهد مع على بن أبي طالب صفين، وإذا صح أن قصيدته التي رثى بها أحفاد على الذين سقطوا في كربلاء سنة (٦٦ هـ/ ٦٨٠ م) هي من نظمه، فتكون وفاته إذاً بعد هذا التاريخ، وعرفت باسمه قصيدة رثاء مطولة جداً لم يبق منها سوى بضعة أبيات تستحضر في شكلها البسيط جداً القصائد (المخصصة للعامة) التي روجها الدعاة الشيعية سراً في أواخر القرن الأول الهجري/ السابع الميلادي، وأوائل العصر التالي.

# ٣٨- الأقيشر

### أ- حياته ونشأته:

اسمه المغيرة بن عبد الله (أو عبد الله بن الأسود) من رهط بني ناعج من أسد المقيمين في الكوفة، اشترك الأقيشر في ثورة مصعب بن الزبير ورثاه بقصيدة سنة ٢٩١ م، ولما انحاز فيها بعد إلى الأمويين صار في عداد جماعة الحلقة الشعرية التي شكلها الأمير بشر بن مروان حاكم الكوفة (من سنة ٧٢ هـ/ ٢٩١ م – ٧٤ هـ/ ٢٩٤ م) وكان أهل قبيلته بنو أسد يعتبرونه ممثلهم الأصيل وقيل: إنه وفد مراراً إلى دمشق على الخليفة عبد الملك بن مروان.

مات الأقشير بعد أن عمِّر طويلاً وتاريخ وفاته مجهول، ولعله في أواخر خلافة الخليفة المذكور (أي بعد سنة ٨٦ هـ/ ٧٠٥م).

#### ب- شعره:

عرف الأقشير من خلال النوادر التي تصوره ماجناً سكيراً، طفيلياً، وقد بقي من شعره بعض المقطوعات المدحية وأبيات هجائية مرتجلة وخاصة قطع خمرية قصيرة جداً لحنت وغنيت، وبقيت أخيراً قصيدة طويلة إلى حد ما، وصف بها الشاعر بتهكم وبساطة، فراره من إحدى الغزوات ونسيان واجباته في سبيل الخمرة ومصاحبة إحدى البغايا.

# ٣٩- أعشى همدان

### أ- حياته ونشأته:

اسمه عبد الرحمن بن عبد الله، أصله من جشم وهي بطن من همدان اليمنية ولد في الكوفة سنة ٣٠ هـ، أولع في بداية أمره بدراسة القرآن وخاصة القراءات، ولم يقف نفسه على الشعر إلا بعد بلوغه سن الرجولة، ولعل هذا التحول مطابق لتشيعه المدعم بنزعة يمنية سابقة، وقد جعلت مواهبه الخطابية والشعرية منه داعية مسموع الكلمة، ولا يعلم إلا القليل عن حياته العاطفية من خلال بعض القصائد المرتبطة بحكايات نوادرية، فإن طلاقه لزوجه الملحاح، وزواجه ثانية من شابة ذات قلب خلي أوحيا إليه بقصيدي شكوى مؤثرتين، وتجدر الإشارة إلى صداقته، في الكوفة مع المغني المؤلف أحمد النصبي، الذي كان يلحن له، بانتظام قصائده الغنائية.

ب- مغامراته: من الصعب علينا تتبع مراحل حياته بوصفه جندياً ورجلاً حربياً ومداحاً، ويحدر فسح مجال واسع، في مواقفه السياسية، لعواطفه المؤيدة لليمنيين، تلك العواطف التي أملت عليه اختيار حماته، إن بعض مواقفه أملتها أيضاً الانتهازية، ولم تصل حماسته المؤيدة لأحفاد علي إلى حد مساندة حركة متطرف مثل المختار الثقفي، ولكنه بالمقابل لم يتردد عن متابعة حركتين ثوريتين هدفها قلب حكم الأمويين في دمشق، ففي المرة الأولى سنة (٦٣ هـ/ ٢٨٢ م)، احتضن قضية عبد الله بن الزبير المطالب بعرش الخلافة، وتبع إلى حمص الحاكم النعان بن بشير الذي انضم أيضاً إلى الزبيريين.

ثم اضطر الأعشى على أثر موت النعمان المفجع في أوائل سنة (٦٥ هـ/ ٢٨٤ م)، إلى العودة إلى الكوفة وخدمة مصعب بن الزبير إلى حين هزيمة الأخير سنة (٧٧هـ/ ٢٩١ م) ونظم الأعشى في هذا التاريخ قصيدة تنم عن إعجابه بمصعب الذي قضى عليه عدو مجرد من الرأفة، وكان الأعشى نظم قصائد أخر أظهر فيها، ولاءه للزبيريين وعلى كل حال فإن الأعشى تقرب بغية إسدال النسيان على تحمسه للزبيريين من السلطات الأموية، فصار في عداد الـزبير

بن خزيمة الخثعمي أثناء حملته على الخرج (بين سنة ٧٧ – ٧٤ هـ/ ٦٩١ – ٦٩٢م) فأوحت اليه هزيمة جيش الحكوميين في جلولاء بقصيدة شعرية.

ولم يلبث الأعشى بعد ذلك أن ارتبط بالقائد الكوفي خالد بن عتاب (المتوفى سنة ٧٧ هـ/ ٢٩٦م) والخروج معه إلى أصبهان، ولما بلغ الأعشى الخمسين من عمره كان في عداد البعث المرسل إلى مكران على حدود فارس الشرقية وفي قصيدة يصف فيها آلامه في هذه المقاطعة العادية.

وفي سنة (٨٠هـ/ ٢٩٩ م) اشترك الشاعر مع ذلك المرة الثانية بحركة هدفها قلب نظام الأمويين، وكان الأعشى يومئذ بصحبة أحمد النصبي في سجستان في جيش اليمني عبد الرحمن بن الأشعث، فمدح هذا بقصائد عديدة ورافق الأعشى مسيرة الجيش في العراق فحضر كارثة دير الجاجم حيث انهزم عبد الرحمن بن الأشعث، وأتي بالأعشى أسيراً أمام القائد الحاكم الحجاج الذي هجاه الأعشى بعنف، وقد حاول هذا عبثاً استرقاق قلب الحجاج، وذلك بإنكار أقواله وآرائه فضربت عنقه سنة (٨٢هـ/ ٢٠٧م).

ج - شعره: وبالرغم من أن الأعشى تمتع بشهرة لا تنكر بين أوساط العلماء العراقيين فإن هؤلاء كما يبدو لنا لم يدرسوا قط شعره الذي لم يصل إلينا. وإن القصائد الأكثر تواتراً هي ذات الموضوعات المديحية والوصفية، كما أن الفخر الذاتي والقبلي كمديح اليمنيين المناقض لقصائد الثلب المعادية للمضربين ممثلان أيضاً تمثيلاً جيداً في شعره.

إن لغة الأعشى ورواسمه لهي بالبداهة تقليد، فليس ثمة أي أثر للتحذلق اللفظي، بل نحن بالعكس تجاه قصائد أو مقطوعات سهلة التناول للجميع.

# ٤٠- حمزة بن بيض

كان منقطعاً إلى المهلبيين وخاصة المهلب بن أبي صفرة وبالال بن أبي بردة المتوفى (١٢٠هـ/ ٧٣٨م).

إن أخلاق حمزة ووقاحته ودعابته مصدر أدب نوادري يعكس في ظاهره نـوع الحيـاة التـي كـان يحياها شعراء مهرجون في ظلال الأرستقراطية العراقية في القرن الثاني الهجري الثامن الميلادي.

# ٤١- الحزين الكناني

واسمه عمر بن عبيد من بني عجل من قبيلة حجازية في كنانة كان معاصراً لكثير عزة، ويبدو أنه قضى حياته كلها في مكة والمدينة، ولما كان الناس يخشون فلتات لسانه، فقد زاول ابتزاز الأموال من بعض أفراد الطبقة الأرستقراطية كابن أبي العتيق، وكان إدمانه للخمرة مثاراً لفضائح حفظت له.

# ٤٢- أبو صخر الهذلي

هو عبد الله بن سليم السهمي من هذيل ولد في الربع الأول من القرن الهجري السابع الميلادي حبسه عبد الله بن الزبير، ثم أطلقه بعد سنة ويقال: إنه فرَّ إلى البصرة فمدح عاملها أمية من سنة (٧١ – ٧٣ هـ/ ٦٩٠ – ٦٩٣ م) عاد إلى الحجاز وحضر هزيمة عبد الله بن الزبير، ولا ريب في أنه اتصل بدمشق بدءاً من هذا العهد بالخليفة عبد الملك وأخيه عبد العزيز إننا نجهل تاريخ وفاة أبي صخر، ولم تجمع أشعاره في ديوان مستقل ويحتوي شعره على مديح في قالب قصيدة تقليدية أو قصائد غزلية.

أما الأولى فعلى الطريقة التقليدية وأما الثانية فتطرح قضية؛ لأننا نتبين فيها شعراً عذرياً؛ ما يجعلها تنسب إلى مجنون ليلى، ولذا ينبغي نتيجة ذلك التردد في اعتبارها نهاذج أصلية للقصيدة الغزلية في العصر الذي نحن بصدده.

# ٤٣- أرطأة بن سهية

هو من بني مرة من ذبيان من أواسط شبه الجزيرة العربية اتصل بصورة متقطعة بالخلفاء الأمويين معاوية ومروان وعبد الملك، فمدحهم وربط أرطأة في وقت ما مصيره بالزبير في الحجاز، ولدينا من شعره بالإضافة إلى مقطوعات من نوع المديح قصائد ساخرة قالها في خصم له يدعى شبيب بن البرصاء ولأرطأة شعر غزلي يلحقه بغزليي الحجاز.

# ٤٤- أمية بن أبي عائذ

عاش في النصف الثاني من القرن الأول الهجري/ السابع الميلادي، واتصل بالخليفة عبد الملك بن مروان وولده عبد العزيز المتوفَّى سنة (٨٥ هـ/ ٢٠٤ م) وتبعه إلى مصر، ولدينا من شعر أمية مدائح في ممدوحيه في قالب القصيدة التقليدية، ولم نتبين أي أثر عميق للإسلام فيها.

# ٤٥- جيها أو جبيها

واسمه يزيد بن عبيد من بني أشجع في أواسط شبه الجزيرة، عاش في أواخر القرن الأول الهجري السابع الميلادي وأوائل القرن التالي ومكث في قبيلته، ولكنه أقام عرضياً في المدينة، ويقال: إنه لقي الفرزدق أثناء مرور هذا بها وإن المقطوعات النادرة التي تحمل اسم جبها جديرة بالاهتمام في الحدود التي تستحضر ديمومة الشعر القبلي عندما يكون غير مصاب بتأثيرات جديدة.

# ٤٦- أبو دهبل

#### أ- حياته ونشأته:

هو وهب بن زمعة (أبو ربيعة) من بني جمع بطن من قريش من ناحية أبيه وهذيل من ناحية أبيه وهذيل من ناحية أمه ولد في مكة حوالي سنة (٢٠ هـ/ ٦٤٠ م) ويبدو أنه قضى الجزء الأوفى من حياته في المدينة المذكورة.

إن حوادث عشقه امرأة مكية تدعى عمرة التي كان لها صالون أدبي والأميرة عاتكة بنت معاوية بن أبي سفيان معروفة من خلال نوادر ومقطوعات شعرية لا تخلو من هوى أصيل، وتعتبر قصته مع السيدة الشامية التي حبسته في قصرها وزواجه منها من الأدب الشعبي الفولكلور، ولها مثيل في كتاب ألف ليلة وليلة وبطل القصة الخليفة المأمون هل كان أبو دهبل شيعياً؟ كأنه إذا كانت قصيدة رثاء الحسين بن علي من نظمه ولم تمر حياة أبي الأزرق حاكم اليمن الذي عزله عبد الله بن الزبير نقاط استدلال لا جدال فيها، ولما كان أبو دهبل شهد ثورة الزبير، فقد صار شاعر أحد قادتها، والظاهر أنه انضم إلى صفوف حكومة الشام بعد انتصارها على الزبير بين وهناك خبر يتعذر التحقق منه مفاده أن أبا دهبل خرج إلى مصر، ويقال: إن الخليفة سليان بن عبد الملك أقطعه عندما حج قطيعة بجازان باليمن. ويُجهل تاريخ وفاة أبي دهبل.

ب- مكانته: كان أبو دهبل في زمنه مشهوراً على الأخص بوصفه شاعراً غزلياً ولحن المغنون المدنيون والمكيون أبياتاً له، ولعل هذا الرواج قد غطى على المدح.

# ٤٧- موسى بن يسارالملقب بموسى شهوات

#### أ- حياته ونشأته:

كان كأخيه إسهاعيل من موالي قريش في مكة، قضى أيامه على الأخص في المدينة ووفد عرضاً إلى دمشق، ولزم موسى جانب الزبيريين فمدح حمزة بن عبد الله بن الربير حين كان والياً على البصرة من قبل أبيه عبد الله، وكان سبب علاقته الطيبة مع القرشي سعيد بن أبي سفيان، أبياتاً مدحهم بها، ويجسد موسى نموذج المتسول اللجوج وتحدد وفاته حوالي نهاية الربع الأول من القرن الثاني الهجري/ الثامن الميلادي، والظاهر أن ليس هناك ديوان يضم نتاج هذا الشاعر.

#### ب- شعره:

معروف لدينا من خلال مقطعات مدحية وقصائد ساخرة أن نتجاهل شاعراً مثله، ومن البديهي استحالة تكوين فكرة موضوعية عما كانت عليه أفكار هذا الشخص، ولا ريب في أن هذه الإثارات النادرة من شعره مدينة ببقائها إلى تلحينها الذي روجها إلى حد ما بين أوساط الملحنين المغنين في المدينة والعراق.

# ٤٨- عروة بن الوليدأبو قطيفة

هو عروة بن الوليد بن عقبة المتوفّى سنة (٦٦ هـ/ ٢٨٠) المشهور بشراسته ومجونه ينتسب إلى أكبر نفوذاً في مكة والشديدة الولاء للأمويين، وليس ثم ما يدل على ولعه بالحياة السياسية في أنه لم يحمل على ترك الحجاز إلى الشام ودمشق أثناء ثورة عبد الله بن الزبير إلا بفعل مصادفات الظروف، وقد خيب آماله سوء استقبال الخليفة عبد الملك بن مروان له، فشعر بألم الحنين لبعده عن مسقط رأسه، ولما سمح له بالعودة مات في الطريق، وذلك قبل سنة (٧٧ هـ/ ٢٩٣ م) ولدينا باسمه مقطوعات غزلية عبر بها في الشام عن حنينه إلى الحجاز، ويبدو أن هذه الأبيات لحنت في المدينة ذاتها ولا تسمح تلك الإثارات من شعره لتحديد مكان أبي قطيفة في زمنه.

# ٤٩- محمد بن عبد الله النميري

واسمه محمد بن عبد الله من قبيلة جشم بن قسي وقسي هو ثقيف ولد في الطائف، ولعله ينتمي إلى مجتمع ترف وقف موهبته على التغني بمغامراته الغرامية، فإن أشعاره في زينب أخت رجل الدولة الرهيب الحجاج بن يوسف أحزنت هذا برهة، مما دعا الشاعر إلى الفرار إلى اليمن والاختباء هناك، بيد أن الأخوة الثقفية التي تجمع بينها وتدخل أولي الأمر العالي استطاعا على كل حال تهدئة الحجاج حضر النميري نهاية عبد الله بن الزبير سنة (٧٧هـ/ ٢٩٢م).

إننا لا نعلم تاريخ وفاة النميري فإن أصحاب المختارات الشعرية لم يعيروا هذا الشاعر انتباهاً ما عدا صاحب الأغاني، وقد عبر الشاعر في قصيدة مناسبات بطريقة مؤثرة عن فراره المذعور من تهديد الحجاج، واستطاع النميري بأشعار قالها متغزلاً بزينب اللحاق بمدرسة الحجازيين ولحن الكثير من قصائده في المدينة وخاصة تلك التي مطلعها:

تـضوع مـسكاً بطـن نعـان إذ مـشت بـه زينـب في نـسوة عطـرات ونلحظ أيضاً هنا دور الملحنين في حفظ قصائد ومقطوعات، فإن كان لها مكانة زمنه.

# ٥٠- عبيد الله المخزومي

وهو عبيد الله بن عبد الله بن عتبة ينتسب إلى بني مخزوم من هديل وهم غير بني مخزوم من فهر في قريش، وكان جد عبيد الله فهر في قريش، وكان جد عبيد الله شقيق الصحابي عبد الله بن مسعود وخادمه، وقام عبيد الله وأحد إخوته إلى حد ما بدور سياسي.

ولد عبيد الله على الأرجح في المدينة وتاريخ ولادته مجهول ولعله حوالي سنة (٣٠ هـ/ ١٥٠ م) وربِّي في وسط المحدثين المدنيين حتى آل به الأمر إلى اكتساب سلطة كبرى بوصفه راوية للحديث، وإن صلة القرابة وتحفظه في سلوكه وإصابته بالعمى كل هذا أوجب الاحترام الذي أحيط به، ومن تلاميذه محمد بن مسلم عبيد الله بن شهاب الزهري المتوفَّ سنة (١٢٤ هـ/ ٢٤٧م) ونلحظ من خلال بعض المؤشرات أن عبيد الله زهد بالتقشف المفرط الخشن وعقد صلات مفيدة مع شخصيات محلية وخاصة عمر بن عبد العزيز، فكان معلم ولديه وعشيره طوال ولايته على المدينة من (٨٧ هـ/ ٢٠٧م إلى ٩٣ هـ/ ٢١٧م).

وثمة خبر منعزل يروي لقاءه مع الخليفة يزيد بن الوليد العقد الفريد ولم يردر عبيد الله صحبة الشعراء، وكان يزاول قرض الشعر حتى إذا ما عجب الناس لذلك، أجاب جواباً يظهر فيه خضوعه لنداء الموهبة وترنم بخوالج قلبه نحو امرأته المطلقة، ولم تتحول حياة المخزومي غير المجردة من المفارقات إلى مأساة عند من عاشها، بل انتهت بالرضا سنة (٩٧ هـ/ ٧١٧ م) في المدينة.

#### ٥١- محمد بن بشير

أصله من بني خارجة وهم بطن من عدوان من قيس كان ينزل الروحاء وهي عين في فرع بين مكة والمدينة، ومكث طويلاً في المدينة وكان يفد إلى البصرة ومدح أعيان الحجاز كالسائب المخزومي وسليمان بن الحصين وزيد بن الحسن ووالي المدينة إبراهيم بن هشام وثمة نوادر تظهره رجلاً غريب الأطوار، يبادر إلى عرض الزواج على كل حسناء يصادفها وتحدد وفاته حوالي سنة (١٠٠ هـ/ ٧١٨م) والظاهر أن هذا الشاعر لم يشر اهتهام أصحاب المختارات الشعرية، وقد وصل إلينا من شعره مقطوعات رثائية ومديحية ذات أسلوب عفوي، واكتسب محمد بن بشير بفضل قصائد مناسبات وقصائد غزلية شيئاً من الشهرة في زمانه.

إن قصائده المشار إليها ذات شكل حجازي واضح وصيغة بدوية ويحتل محمد بن بشير طبعاً إلى جانب كثير عزة مكاناً وسط لوحة جدارية جامعة.

# ٥٢- الحارث بن خالد

أصله من بني مغيرة أقوى أسر بني مخزوم في مكة، ويجب أن تكون ولادته قبل سنة (٥٠هـ/ ٢٧٠م) وشباب الحارث وافق السنين الأخيرة من حياة عمر بن أبي ربيعة، وكان أحد إخوة الحارث شاعراً أيضاً، وكان بنو مخزوم كلهم زبيريين إلا الحارث فإنه كان مروانياً انحاز إلى خلفاء بني أمية في ثورة الزبيريين في الحجاز، وبعد القضاء عليها سنة (٧٧هـ/ ٢٩٢م) ولاه عبد الملك بن مروان مكة، ثم عزله بعد سنة على أثر فضيحة عشقه لعائشة بنت طلحة المشهورة بجها لها المتوفاة حوالي سنة (١١٠هـ/ ٢٧٨م) واشتهر الحارث في مكة بوصفه أحد القراء، ولكن هذا لم يحل دون ولعه بالغناء ومنح غريض المغني هباته وثقته، وانتشار ما بقي من قصائده وحفظها مردهما الملحنون والمغنون في المدينة مثل غريض أو في بغداد.

# ٥٣- عروة بن أذينة الكناني

وهو شاعر من شعراء الغزل العفيف في حواضر الحجاز. كان يجمع بين صفة الشاعر الغزل وبين صفة الفقيه المحدث وكان أحد فقهاء المدينة في العصر الأموي، وقد روى عنه مالك بن أنس، ولم يكن يجد ضيراً في الجمع بين هاتين الصفتين المتناقضتين؛ إذ كان غزله عفيفاً لا يجنح إلى مجون شعراء الحضر وشعره يمثل الغزل الحضري العفيف لتأثره بالمبادئ الإسلامية والروح الدينية والنقاد يشهدون له بصدق الصبابة، ويتسم غزله بالرقة والحلاوة وأكثره مماغني به المغنون، ومن مشهور غزله قوله:

جعلت هواك كما جعلت هوى لها يبدي لصاحبه الصبابة كلها لو كان تحت فراشها لأقلها يوماً وقد ضحيت إذاً لأظلها ما كان أكثرها لنا وأقلها من أجل رقتها فقلت: لعلها

# ٥٤- عمربن لجأ

من قبيلة تيم وينتسب إلى الرباب في اليهامة كان عمر شاعر قبائل أقام بصورة متقطعة في البصرة، ولا شك في أنه لقي الفرزدق فيها فكانت بينها ألفة على أن عمر احتفظ بشيء من الشهرة لمخاصمته جريراً، وثمة خبر أقرب إلى النادرة منه إلى التاريخ يظهر عمر وجريراً موقوفين للناس بسوق المدينة لما تهاجيا وتقاذفا، وقد أمر بها عمر بن عبد العزيز والي المدينة فقرنا وأقيها، وكان عمر شاباً كأنه حصان وجرير شيخ قد أسن وضعف، وكان عمر قد هجا الأزد في بعض قصائده بها استتبع موقفاً مناوئاً لليمين والمهلبين.

ويقول ابن قتيبة: إن عمر بن لجأ مات في خوزستان بالأهواز، ولكننا نجهل تاريخ وفاته ولم يعر أرباب المختارات الشعرية هذا الشاعر سوى انتباه سطحي أو معدوم، ولم نعلم أن شعره جمع في ديوان مع أن مقامه بين معاصريه جدير بالتنويه.

# الباب الخامس الرجزية العصر الأموي



## أ- تطور الرجز عن السجع:

نتيجة لتطور السجع بشكل عام وسجع الكهان بشكل خاص بدخول الإيقاع الموسيقي البدائي له وموافقة حروف نهاية الجمل إلى مستوى جديد ظهر فن (الرجز) وظهرت أوزان جديدة تتألف من تكرار تفعيلتين مختلفتين، جديدة تتألف من تكرار تفعيلتين مختلفتين، ثم أوزان أخرى أعقد منها تتألف من ثلاث تفاعيل مختلف، وذلك من خلال لمحات الإنسان الإبداعية في ملاحظاته لتنوع مباني وصيغ اللغة وتشابه أوزان كلهاتها، ووفق إيقاعها حيث تنتهي كلهات اللغة في النظام الشعري (الرجز) بحرف مشترك واحد أو حرفين متشابهين أو ثلاثة أحرف مشتركة؛ ما دفعهم إلى توشيح كلامهم بهذه الظاهرة الفنية مستخدمين التشابه الصوتي وخاقته لكل عبارة؛ ليكون حلية موسيقية ذات إيقاع يشد انتباه السامعين ويمتعهم.

وقد كان اجتهاع الإيقاع الموسيقي مع التناغم يشعر السامع بالطرب والارتياح واجتمع (الإيقاع والسجع) ليشكل (الروي أو القافية) ثم حداهم إلى تسميته (الرجز)؛ فهو بحر بسيط قريب من النثر وموسيقي الكلام العادي.

#### ب- وحدة التفعيلة في هذا البحر:

هذا البحر مبني على تكرار تفعيلة واحدة (مستفعلن) ثلاث مرات في كل شطر تكثر فيه الزحافات في الحشو والعروض والضرب، مما جعله يستخدم لسفساف البحور (فالرجز) يقابل (القصيد) ويكثر فيه الارتجال ويجري على ألسنة الكثير من الناس، وقد كان الرجل في الجاهلية يقول منه البيت أو البيتين والثلاث في الحرب والخصام والمشاتمة والمبارزة والمفاخرة، وقد يترنم به الناس في السقاء لحيواناتهم وأعمالهم وأسواقهم وأول من أطال الرجز، وجعله مثل القصيد (العجلي) ثم العجاج وابنه رؤبة.

وقد كان القدماء يصرِّحون أن كلامهم كله كان رجزاً وقطعاً وقد قصد على عهد هاشم بن عبد مناف وأول من قصد القصيد (مهلهل وامرؤ القيس) منذ (١٥٠) عاماً قبل مجيء الإسلام، ثم جاءت البحور الشعرية ذات التفعيلة الواحدة (متقارب – متدارك – الرمل – الكامل – الهزج – الوافر) ثم مرحلة تكرار تفعيلتين مختلفتين (الطويل – البسيط) ثم مرحلة

تكرار ثلاثة تفعيلات مرة واحدة، فالرجز طريقة شعرية مختلفة عن طريقة القصيد، اتخذها مجموعة من الشعراء مركباً ذلولاً لنقل عواطفهم ومشاعرهم تجاه الحياة والمجتمع.

#### ج- مقومات بحر الرجز؛

هذا النوع من الشعر يقوم من حيث شكله على ثلاث نقاط:

١ - اتخاذ وزن بحر الرجز أساساً له والذي يتكون من ست تفعيلات في البيت الشعري الواحد قائماً على تكرار تفعيلة (مستفعلن).

٧ - مراعاة التصريع.

٣- وقد تكون قافية كل بيت مختلفة عن قافية البيت الذي يليه، وقد تكون للأبيات قافية
 واحدة.

### د- أول من حول الرجز من الشعبي إلى الفصيح:

ويعد العجلي والعجاج وابنه رؤبة أول من حوّل شعر الرجز من البيئة الشعبية إلى البيئة المثقفة بحيث أصبح رجزهما يحتج به في اللغة والأدب بعد أن كان هذا الرجز فناً شعبياً يتناوله العامة في مجالسهم، ومن ذلك ما قاله العجاج:

أقلي اللوم عادل والعتابن وقولي إن أصبت لقد أصابن وقد كان الرجز في أصله ينظم ارتجالاً.

# هـ- أول من أطاله:

ويعد الأغلب العجلى أول من أطاله وجعله كالقصيد.

#### و- أغراض شعر الرجز:

كما أن شعراء الأراجيز تناولوا الأغراض الشعرية كالهجاء، المديح، الفخر. ونهجوا أحياناً نهج القصائد العربية كالوقوف على الأطلال والرحلة إلى الممدوح.

يقول أبو النجم العجلي يصف فهوداً لعبد الملك بن مروان في موقعة صيد:

إنا نزلنا خير منزلات بين الحميرات المباركات

في لحسم وحسش وحباريات وإن أردنا الصيد واللذات جساء مطيعاً لمطاوعات عُلّمان أو قد كن عالمات ومن الأراجيز التي كتبت للتندر والدعابة ما قاله أبو النجم العجلي موصياً ابنته عند زواجها واصفاً الزوجة والحاة في موقف الحشر طالباً منها أن لا تتوانى في الخصام:

أوصيت من برّة قلباً مرّا بالكلب خيراً والحياة شرا لا تسسأمي ضرباً لها وجررًا حتى ترى حلو الحياة مرّا وإن كسستك ذهباً ودرّا والحيي عميّهم بيشر طرّا وقد امتدح على بن عبد العزيز الجرجاني في كتابه: (الوساطة بين المتنبي وخصومه) تعريب

وقد امتدح علي بن عبد العزيز الجرجاني في كتابه: (الوساطة بين المتنبي وخصومه) تعريب الرجّاز للكلهات الفارسية والحبشية كاستعمال كلمة (البردجا) واستعمال (تسجا) بمعنى التفّ. وقد أصبحت الأرجوزة في نهاية المطاف نصاً أدبياً يعتمد عليه النحاة واللغويون في شواهدهم.

ويحدثنا تاريخ الأدب أن الرجز سبق الشعر. وأن امرأ القيس أول من قصد القصيد، ثم ظل الرجز على حاله أو قريباً من حاله الأولى حتى أتى العجاج فصنع به ما صنع امرؤ القيس بالشعر، قال أبو عبيدة: ((إنها كان الشاعر يقول من الرجز البيتين والثلاثة ونحو ذلك. حتى كان العجاج أول من أطاله وقصده، ونسب فيه، وذكر الديار واستوقف الركاب عليها ووصف ما فيها وبكى على الشباب، ووصف الراحلة، كما فعلت الشعراء بالقصيد. فكان في الرجاز كامرئ القيس في الشعراء)).

وفي هذا العهد وجد من الرجاز عدا العجاج رؤبة بن العجاج والزفيان، وقد بقي من أراجيزهم ما يمثل اتجاههم تمام التمثيل.

# الباب السادس رموز الشعراء الرجاز

# ١- رجز العجاج في العصر الأموي:

## أ- ولادته ونشأته:

(العجاج) لقب عرف به عبد الله بن رؤبة من بني مالك بن سعد بن زيد مناة من تميم. يقول بعضهم: إنه ولد قبل سنة (٦١٦ م) أو على وجه التصديق بين سنة (٢٣ – ٣٥ هـ/ ٦٤٤ – ٦٥٦ م) وثمة خبر يجعل العجاج في حضرة أبي هريرة (المتوفى سنة ٥٦هـ/ ٢٥٧م) في المدينة على الأرجح، وظل العجاج في القبائل بصورة عادية، ولكنه رحل مراراً للإقامة في البصرة وكذلك في الشام.

إن مدائحه في مصعب بن الزبير وبشر بن مروان والحجاج وكذلك في الخليفتين يزيد بن معاوية وسليان بن عبد الملك، تشكل صوى تعين مراحل سيرته الشعرية، والظاهر أن العجاج مات بعد أن عمر طويلاً، ليس في خلافة الوليد، بل بعد خلافة سليان بن عبد الملك، أي بعد سنة (٩٩٥ هـ/٧١٧م)، تاركاً ولدين أحدهما رؤبة الذي غطى على شهرة أبيه.

#### ب- شعر العجاج:

إن الآثار الشعرية الموضوعة باسم العجاج مدينة ببقائها مرة أخرى، لحب الاستطلاع عند على الله الله الله الله على على على على على على على على التنويه بأن ذلك الاهتام لا يفصل بين العجاج وابنه رؤبة، فقد حدث بالتالي منذئذ لبس بين الشاعرين، فإن حالة النصوص تؤكد ذلك جزئياً.

## ج- أغراضه الشعرية:

إن الأنواع الشعرية التي نظمها العجاج ذات صفات تقليدية ففيها:

#### ١- مدائح:

أدى العجاج مع هذا حاجة الحياة السياسية فمدح بأراجيزه خلفاء بني أمية وولاتهم، وهجا خصومه، كما مدح الشعراء المعاصرين.

وكان الولاة يصطنعون الرجاز كما يصطنعون الشعراء، وقد اعتذر العجاج، في مدح سليان عبد الملك، عن عدم شهود يوم المرحل، مع سليان بن عدي والى اليامة في أرجوزته:

أما ورب البيت لو لم أشغل شغلاً بحق غير ما تكسل وهذا المطلع هو أيسر ما في القصيدة؛ إذ يعالج معنى سهلاً، أما باقي الأرجوزة فيلين حيناً ويشتد حيناً آخر تبعاً للموضوع، وهو يقص في استرسال حوادث الوالي، ثم يصل إلى الخليفة في النهاية فيمدحه بالصفات البدوية كما مدح الوالي.

٧- فخر.

#### ٣- وصف:

يعد شعر العجاج من الشعر الذي اهتم بالوصف كثيراً، حتى أن هذا الغرض طغى على شعره، ومن أهم أوصافه:

أ- وصف الصحراء: إذ إن أوصاف الصحراء عند العجاج كثيرة وواسعة وذات مظاهر متعددة في شعره فهي امتداد للتقاليد البدوية. فقد وصف الأطلال في أراجيزه، وصور الحياة الصحراوية بليلها وسراها وتهجيرها وسراها وغيثها وبرقها، وحيوانها بألوانه من الفرس والناقة وبقر الوحش والذئب والأسد والنسر، كها عرض للجراد والبعوض والذباب؛ ويصطنع العجاج في أراجيزه أسلوب الحوار، فأراجيزه أقرب إلى قصص تتخلله أوصاف لبعض المظاهر الطبيعية في البادية.

#### ب- وصف الليل:

ومن وصفه لليل قوله، بعد أن وصف المطايا وشبهها أثناء الإشادة بشجاعة الوالى:

إذا الظللام وهو داجي المشمل تغمد الأعلام بالتجلل وحالت الظللام وهو داجي المشمل دون الجبال وفجاج المنقل واحتال الوثيق كل محتال من المطايا والرحال الوغل ويصف شجاعة الوالي في الليل، ثم يقول في انقشاعه:

حتى إذا إعجاز ليل عنطا أوفت على الغور ولما تفعال وصاح منها في توالي ما تي ضياء فجر كانصرام المشعل عمد منها في توالي ما تي ضياء فجر كانصرام المشعل عمد المناد وقد مثل إقبال الليل فجعل له ثوباً يتغمد الأعلام ويكسوها ظلاماً، ثم مثل الظلام تمثيلاً رهيباً فيه خفاء منشور. وانتهى إلى وصف طلوع الفجر بأن أعجاز الليل قد أقبلت على الغور فصاح بها ضوء النهار كالنار المتأججة، واصطنع التشخيص للمعاني اصطناعاً كاملاً، وهو في هذا الوصف قد تأثر بالقدماء، حين جعل الليل ثياباً مظلمة وأعجازاً، ولكننا نرى هذا التصوير طريفاً فيه حركة وحياة تلائهان جو الحديث المفعم بالمواقع والمعارك، ولهذا اختار الألفاظ المناسبة مثل التغمد والأعلام والصلتان والمنصل والصدر.

وقد مثل الليل نحو هذا التمثيل في أرجوزته التي مطلعها:

ما هاج أحزاناً وشجواً قد شجا من طلال كالأتحمي أنهجا واستعمل في الوصف السابق، ذكر رداء الليل واستعمل في الوصف كثيراً من الألفاظ التي استعملها في الوصف السابق، ذكر رداء الليل والأهوال وظهور الفجر في أعجاز الليل، ومثل باللهب المؤجج. كما مثل هناك بانصرام المشعل، وزاد غناء الجن، وهو من المعاني القديمة، وقام فنه على التشخيص ودار كذلك حول هذه المعاني في مواضع أخرى. على أن جملة أوصافه الأخرى لا ترى فيها مثل هذه الطرافة.

ج- وصف الأطلال:

إنه يقف بالأطلال فيقول:

#### د- وصف الناقة:

وصف العجاج الناقة، لكن وصفه لها لم يرتق إلى وصف طرفه لها:

كان برجاً فوقها مبرجا عنساً تخال خلقها المفرجا تسشيد بنيان يعالي أزجا تعدو إذا ما بدنها تفضجا إذا حجاجاً مقلتيها هججا واجتاف إدمان الفلاة التولجا

إننا لا نرى جديداً في كل هذا الوصف، ولا فيها بعده حين يصف حمار الوحش. وكل ما فيه تلك الاشتقاقات التي يحدثها من الألفاظ أو يبحث عنها لكي تستقيم له القوافي مثل ((مبرجاً)) من ((برج)) والإغراب في مثل: (تفضجا) وهذا الإغراب مطرد عنده، ويشبه إلى حد كبير صنيع أعراب البدو في أوصافهم التي أشرنا إليها من قبل.

#### هـ- وصف ثور الوحش:

ويتحدث عن ثور الوحش مشبهاً إياه بالناقة في مثل قوله:

كأن تحتي ذا شيات أخنسا ألجاه نفخ الصبا وأدمسا والطلل في خيس أراط أخيسا فبات منتصاً وما تكردسا إذا أحسس نبياة توجسا حتى إذا الصبح له تنفسا غيدا باعلى سحر وأجرسا عدا يباري حرصاً واستأنسا كذلك لا جديد في وصفه لثور الوحش المخطط الأخنس، الذي يبيت في الطل معتصماً

بأرطأة، خائفاً من كل حس إلى الصباح فينطلق مسرعاً طرباً. ويظهر القصد إلى الغريب، وإيراد الألوان من المشتقات والجموع، والمشاكلة في اللفظ أو الجناس، حين يتحدث عن الصحراء والجمل مشبهاً إياه بالسفينة في أرجوزته:

دوي السريح في إقراب الهسوي ويبدو في هذه الأوصاف أنه معلم لغة يتتبع الأجزاء والحركات ليدل على أسهائها، ولعله حاول أن يعلل لتسمية الفلاة دوي دوياً وأن للريح بها هوياً. وذكر بعض الأسهاء والصفات للجمل، ثم ذكر جمله وما يتصل به من أجزاء ومتعلقات، وجمع بين (دوية ودوى) و(زل

واستزل) و(حبا وحبى) و(فلا والمفلي) وغير ذلك مما يظهر في جميع أراجيزه، أما المعنى عنده قديم، عالجه الشعراء كثيراً.

وهكذا ركب الضرورة في الاشتقاق والجمع، وأتت أراجيزه غريبة تستمد غرابتها من القصد اللغوي ومن الاعتهاد على ألفاظ البدويين الحضريين. ولا ريب أنه كان يتحمل مشقة في هذا، وإن روي أنه لم يكن يبطئ عليه الرجز متى أراده.

وفي هذه الأوصاف نرى تأثراً كثيراً بامرئ القيس والمهلهل من بعدهما مع تفصيل وطرافة لا تتهيأ له في غير وصف المفازة والليل.

ولا جرم أن للعجاج أثراً كبيراً في الرجز، لكن الحكم الدقيق على مداه يقتضي الإحاطة بها سبقه من الرجز وبالنثر البدوي الذي حفظت كتب الأدب نهاذج منه في وصف الليل والغيث والصحراء والحيوان، فهذا النثر كان لا ريب ذا أثر كبير في رؤية البدو في حضرهم ويتزودون منهم.

# د- مكانته في الرجز:

يعد عبد الله بن رؤبة العجاج من أهم من كتاب الرجز، وإن جل ما نعرفه عن الأثر الشعري المنسوب إلى العجاج منظوم على بحر الرجز وذو قافية وحيدة، عما يدل على قدرة فائقة، وإذا ما استثنينا القصائد ذات الأسلوب البسيط فإن الانطباع الذي نخرج به انطباع عن حدوث بحث خارق ومثير عن المفردات، فكأن الشاعر يلتهي في تكديس الألفاظ المستعارة من عالم البداوة، وفي جمع كلمات فريدة استعملها، أول مرة، العلاء اللفظيون العراقيون في القرنين الثاني والثالث للهجرة/ الثامن والتاسع للميلاد.

وإن الاشتراك واضح في المادة اللفظية وأسلوب النظم بين الرجز والشعر وبين نثر البدويين في كثير من الأمثلة.

# ٢- رؤبة بن العجاج

# أ- حياته ونشأته:

ولد حوالي سنة (٨٠ هـ/ ٢٩٩ م)، وأمضى طفولته ويفاعته في كنف أبيه سواء في بني تميم في الصحراء أو في البصرة. ووفد بصحبة أبيه على الخليفة الأموي سليهان بن عبد الملك سواء في الشام أو مكة أثناء حج الخليفة المذكور حوالي سنة (٩٧ هـ/ ٢١٦ م) ومنذ ذلك التاريخ وضحت سيرته الشعرية بوصفه مداحاً، ومات رؤبة سنة (٩٤ هـ/ ٧٩٢ م)، تاركاً ولداً اسمه عقبة، وهو شاعر أيضاً لم يلق نجاحاً.

وإذا كان المؤرخون اهتموا قليلاً بسيرة رؤبة، وإذا كانوا اتجهوا إلى اعتبار سيرته الشعرية امتداداً لسيرة العجاج فإنهم، بالمقابل، أقاموا وزناً لنتاجه الشعري المرفوع من قبلهم فوق نتاج نظراته من الشعراء.

## ب- أغراضه الشعرية:

#### ١- المدح:

بدأ رؤبة بامتداح الكبراء أو أعضاء الأسرة المالكة أمثال عنبسة بن سعيد والحكم بن عبد الملك بن بشر والمسير مسلمة بن عبد الملك في قصائد عديدة، وعلى وجه الخصوص عند انتصاره على يزيد بن المهلب سنة (١٠١هـ/ ٧٢٠م)، ومدح رؤبة حامي الأدباء في البصرة بلال بن أبي بردة المتوفى بعد سنة (١٢٠هـ/ ٧٣٨م) وحاكم العراق خالد القسري المتوفى سنة (١٢٠هـ/ ٧٣٨م)، وعبد الملك بن قيس الذئبي ونصر بن سيار المتوفى سنة (١٣١هـ/ ٧٤٨م)، ولدينا أخيراً من شعره قصائد فخفخة مدح بها الخليفتين هشاماً والوليد، وكذلك مدح آخر خلفاء بني أمية مروان بن محمد، كها أن الشاعر يعالج فن المديح بحدة لا يعدلها فقط إلا نقص الطرافة فيها، ذلك أن امتداح هماة الشاعر يرتكز على قضايا تقليدية.

#### ٢- النسيب البدوي:

وتتخذ الغنائية الذاتية في شعر رؤبة أشكالاً مختلفة، فإن المقدمة أو النسيب يستعيد بصورة عامة الموضوعات البدوية عن المنازل المهجورة، ورحيل النساء في الهوادج، والوحشة في الليل.

#### ٣- الابتهالات التقوية:

وقد يلجأ الشاعر أحياناً إلى ابتهالات تقوية أو يستسلم إلى بوح عاطفي ذاتي.

#### ٤- الوصف:

ويحتل النوع الوصفي في الديوان مكاناً فائق الحد، وقلائل هم الشعراء الذين خصصوا لموضوع الصحراء، والقيظ الذي يرهق فيها الأرض والمخلوقات وموضوع الحيوانات التي تجوس خلالها، أو السارحة على غير ذلك.

يقول رؤبة في وصف الفرس:

ساطٍ يمدُّ الرَّسَنَ المحملجَ الرَّسَنَ المحملجَ المحملجَ المحمل الأجاري مسحاً ممَعجا وطرفة شُدتُ دخالاً مُدرَجا

طِرنا إلى كل طُولٍ أهوجا تسراه من غبّ الصّقال مُدبَجا بعيد نضح الماء مذاً مهرجا ٥- الفخر:

ثم إن الفخر ينضوي على نفس ساذجة على الغالب فمدح أهل قبيلته بني تميم.

# ج- رؤبة مخبر اللغة المعجمي:

۱ – ثمة أدب نوادري موسع جداً يظهر فيه شعره، وليس بعيداً عن التصديق أن يلجأ إليه شعراء حضريون أمثال الكميت والطرماح إلى التقاط كلماته الفريدة ليرصعوا بها أشعارهم.

٢ – ولكن الشيء المؤكد على كل حال، أن لغويين ومؤرخين عديدين من أمثال يونس بن حبيب النحوي، والأصمعي وأبي عبيدة، استعملوا رؤبة بوصفه مخبراً أو حكماً على سلامة استعمال الألفاظ. وكان لتأثير رؤبة في أوساط النحويين بعد استقراره في البصرة، أكثر حسماً بعد كل ما يتراءى لنا عن جمع الشعر الجاهلي.

إن تفسير هذه الظاهرة مرده إلى اتساع نتاج الشاعر المذكور وتملكه زمام المفردات المأخوذة عن الأعراب الذين لم تنقطع صلاته بهم، وإذا كان ثمة انتقادات مصوغة فهي تتناول بعض النقاط الثانوية، ويظل رؤبة في نظر المؤرخين حجة، كما تبرهن على ذلك الاستشهادات العديدة بشعره في المعاجم، وقد ركز الباحثون في كل العهود، على لغة الشاعر وغرابتها المشيرة

أحياناً، وبدئ منذ منتصف القرن الثالث الهجري/ التاسع الميلادي بجمع القصائد والمقطوعات الموضوعة باسم رؤبة.

#### د- انزلاق رجز العجاج لرؤية:

ويجدر ألا نبعد الفكرة القائلة بإمكانية انزلاق منظومات العجاج إلى منظومات ابنه رؤبة وبالعكس، ومها تكن أهمية عقبة بن رؤبة في جمع آثار أبيه فإننا لا نستطيع إغفالها.

## هـ شعره:

إن شعر رؤبة كله كشعر أبيه منظوم على بحر الرجز، وهذا ما يعلل طول القصائد وينبغي على كل حال التذكير بأن السهولة التي يوفرها استعال البحر المذكور يعدلها تكلف في الألفاظ، وتحسن الملاحظة بأن الجهد المبذول أبعد من أن يكون ثابتاً، فإن الشاعر في الواقع، يزهد أحياناً كثيرة بالكلمات الغريبة، وقد يستعمل رؤبة في بعض الأحيان في قصيدة واحدة مفردة سهلة حيناً ومتكلفة حيناً آخر.

# ٣- أبو مرقال الزفيان الراجز

## أ- حياته ونشأته:

اسمه عطاء بن أسيد من قبيلة سعد بن تميم، قيل: إنه ولد في منتصف القرن الأول الهجري/ السابع الميلادي، وبقي الزفيان على صلة مع قبيلته فمدحهم بغية الإساءة إلى اليمنيين، وله قصيدة يصف فيها انتصار الجيش بقيادة عمر بن عبيد الله بن معمر على الخارجي أبي فديك في معركة البحرين سنة (٧٣هـ/ ٦٩٣ م)، ويستنتج من ذلك أن الزفيان مات بعد هذا التاريخ. ولم يعر أرباب المختارات الشعرية والعلماء الزفيان أي التفات وهناك من شعره عشر قصائد نظمت على بحر الرجز.

## ب- أغراضه الشعرية:

أما الأنواع التي نظم فيها فهي: المديح والفخر ووصف الإبل، والأطلال، ومن ذلك قول في الوقوف بالأطلال:

ما بال عين شوقها استبكاها في رسم دار لبست بلاها طامسة الأعلام قد محاها تقادم من عهدها أبلاها وعاصف يتبعها ذيلاها يستن بالجولان من حصاها وكل رجاف إذا سقاها بديم مع رهم ولاها

#### ج- لغته الشعرية:

إن لغة شعر الزفيان ومفرداته بسيطة على الغالب، ولكن الاستيحاء اللفظي هو الصفة الغالبة.

### د- شعره:

شعر الزفيان صادر عن قريحة شعرية. وإن ما بقي من أشعاره قليل، وكله مقطوعات صغيرة لا تعدو كبراها تسعة وثلاثين شطراً، وتختلف طريقته عن طريقة العجاج من ناحية

القصد في استعمال الغريب والمتشاكل من الألفاظ والإيجاز، لكنها تتفق معها في الغرض الأساسي وهو الخدمة اللغوية مع انعدام الطرافة الشعرية.

فهو لا ريب أسهل وأقل إغراباً، لكنه لم يأت بجديد كذلك في معانيه حين استبكى وذكر الرسم البالي ومحو تقادم العهد للأعلام، وكر الرياح والسحب والأمطار.

ومن هذا القبيل أوصافه للفقر والناقة والفرس ورحيل الأحبة.

# ٤- الراعي النميري

#### أ- تهويمات بدوية:

سبق الراعي النميري عمه ذا الرمة في الرجز. ولم يكن الراعي بدويا قحاً، وإن كان بيته بالبادية، وإنها كان يقيم بالبصرة مع كثيرين من أبناء قبيلته بني نمير، ويظعن أحياناً إلى البادية، وقد اتجه إلى ناحية خاصة اشتق منها اسمه هي وصف الإبل والتصوير لحياتها الراعية، وقدر له القدماء طرافة اتجاهه فقالوا عنه: ((كأنه يعتسف الفلاة بغير دليل، أي أنه لا يحتذي شعر شاعر ولا يعارضه)).

#### ب- إيغال في الوصف:

والحق أن اتجاهه كان جديداً وإن لم يسلم من الخضوع القديم، فقد كان يأخذ في وصف الإبل بأساليب القدماء، لكنه امتاز بخصوصيات زاد فيها وهي التصوير لحياة الرعاة، والإيغال في إحياء الإبل وحياة إنسانية، وبروز بعض عناصر الفتنة في وصفه بروزاً لم يظفر بمثله معاصروه، وترتب على هذه الخصوصيات السهولة في الأداء وعدم الإغراب. على أنه لم يقصر جهده على هذا اللون، وإنها مدح وهجا وتغزل.

# ج- أقسام قصيدته:

قسم قصيدته بين الغزل والطبيعة والمدح والهجاء. ويتمثل فنه في قصيدته:

ما بال دفك بالفراش مذيلا أقنى بعينك أم أردت رحيلا فقد بدأها بحديث الحب، ثم انتقل إلى وصف الإبل مصوراً قوتها وضخامتها وملامستها كما صورها القدماء، ومنها قوله:

بنيت مرافقهن فوق مزلة لايستطيع بها القراد مقيلا وهو معنى قديم جداً صوره الشعراء بأساليب مختلفة، متقاربة في البيان، عبر الراعي عن ملامسة البشرة حتى لا يثبت القراد عليها.

#### د- وصف رحلة الإبل؛

أما الطريف عنده، فهو تصوير:

١ - رحلة الإبل مع حاديها.

٢ - وورودها الماء.

٣- ورعيها.

٤ - ووصف دقائق هذه الرحلة.

٥ - وتأليف القطيع من ناقة نشيطة تتقدمه.

٦ – وحاد يغني.

٧- وإبل تتدافع.

 $\Lambda$  - وسرى بالليل.

۹ – وعين تورد.

١٠ - وماء يقع في البطون الصوادي وما إلى ذلك.

# هـ- وصف الجاهليين:

وكان العهد بشعراء الجاهلية المعروفين ألا يصفوا رحلة الإبل مجتمعة. وإنها يصفون:

١ - ناقة تسير ويشبهونها بحيوان الوحش.

٢- هذا الوحش الذي يصفون رحلته إلى الماء مع جماعة من رفاقه.

٣- أو مبيته منفرداً إلى جانب أرطأة.

٤ - حتى يدهمه الصياد في الصباح.

٥ - فتدور بينها معركة يظفر فيها الحيوان.

٦- كما ينجو حيوان الوحش المجتمع من السهام التي تسدد إليه أثناء وروده إلى الماء.

أما الراعي النميري، فقد مثّل الإبل ترعى مجتمعة، وصور الحياة الراعية، وكثيراً من عادات البدو في إكرام الضيف ونحر الإبل والشجاعة، وما إلى ذلك.

#### و- من أشعاره في وصفه للإبل:

ومن أشعاره الدالة على الفتنة بالإبل فتنة تبدو كالغزل قوله:

وواضعة خددها للزمام فالخدمنها له أصغر واضعة خددها للزمام والخدمنها له أصغر ولا تعجل المرء قبل الركوب وهمي بركبته أبصص وهمي إذا قام في غرزها كمثال المشينة أو أوقر

# ز- وصفه بيضة النعام؛

ومن طرائفه البدوية تمثيله لبيضة النعام وجمالها، وترك الظليم لها في الرمال المتلبدة بين الشمس المشرقة وتغريد المكّاء.

وقد اتخذ هذه الصورة الجميلة تابعة للغزل غير مستقلة بنفسها كما صنع القدماء من قبل، ولعل هذه التبعية قد حالت بينه وبين الإفاضة في مثل هذه المعاني الدقيقة. على أن الراعي لم يبرأ من العناية اللغوية. فكان بعض شعره موضع المذاكرة من اللغويين، كما كان الشعراء المعاصرون يستفيدون من معانيه.

# ٥- الأغلب بن عمود العجلي

#### أ- حياته ونشأته:

بني عجل بن جشيم من قبيلة بكر بن وائل في اليامة ولد في الجاهلية وأدرك الإسلام.

#### ب- علمه وجهاده:

واشترك في فقه العراق واستشهد في وقعة نهاوند سنة (٢١ هـ/ ٦٤١ م).

### ج- شعره:

ولم يبق شيء من شعره، وقد اعتبر مؤرخو الأدب الأغلب أول من شبه الرجز بالقصيد، فإذا كان هذا الصنع صحيحاً فهو يدل على وجوب تحديد ظهور بدعة تجديدية في منتصف القرن الأول الهجري السابع الميلادي بعد أن كانوا يتجهون إلى تحديد ظهورها في الجيل التالي.

# ٦- أبو النجم الراجز

#### أ- حياته ونشأته:

هو الفضل من بني عجل أيضاً قيل: إنه ولد حوالي سنة (٣٥هـ/ ٢٥٥م) وبقي على صلة وثيقة بقبيلته مع استمرار قدومه أحياناً إلى البصرة وأحياناً أخرى إلى دمشق والرصافة مقام الخليفة هشام الصيفي، وبها أن أبا النجم شاعر بني عجل وربيعة فقد دب النزاع بينه وبين العجاج التميمي وولده رؤبة، وجعل أبو النجم من نفسه مداحاً للأمويين مشيداً بذكر عبد الملك بن مروان والحاكم الحجاج.

وأخيراً الخليفة هشام بن عبد الملك. والظاهر أن أبا النجم مات بعد سنة (١٠٥ هـ/ ٧٢٤ م) بعد أن عمِّر طويلاً، وقيل: إنه يبلغ سبعين عاماً.

#### ب- شعره:

وقد اعتبر علماء البصرة وبدرجة أقل علماء الكوفة أبا النجم أحد أسياد الرجز، وإن أشعاره التي تناقلها الرواة حتى أبي عمر الشيباني جمعت في أواخر القرن الثالث الهجري التاسع الميلادي، وبقي جزء قليل منها وثمة مقتطفات من شعره تدل على أن النجم نظم على البحور التقليدية، ولكنه التزم الرجز على وجه التخصيص، ويبدو أنه وفق في الأنواع المدحية والوصفية.

# ٧- دكين الراجز

#### أ- حياته ونشأته:

ابن رجاء من بني فقيم وهم بطن من قبيلة تميم، وقد خلط المؤرخون بينه وبين تميمي آخر هو دكين بن سعيد.

#### ب- مدحه:

وعرف دكين بأرجوزة مدح بها مصعب بن النبير المتوفى سنة (٧٧/ ١٩٦ م) وبقصيدة وصف بها فرسه للخليفة الوليد من سنة (٨٦ – ٩٦ هـ/ ٧٠٥ – ٧١٥م) كها اشتهر بقصيدة امتدح بها عمر بن عبد العزيز وهو والي المدينة أي قبل سنة (٩٣ هـ/ ٧١٢م).

### ج- شعره:

إن جمع قصائد دكين من بحر الرجز وهي طويلة إلى حد ما، فلغتها سهلة وتكاد تكون مأنوسة، وأشعاره تدل في الحدود التي تكون فيها مطبوعة بطابع العصر، على أن الرجاز لم يستسلموا جميعاً للاستيحاء اللفظي وأن شعرهم نال حظوة لدى الكبراء.

# الباب السابع نصوص مختارة من الشعر في عصر بني أمية

# أولاً- من الشعر السياسي أ- حزب الخوارج

# ١- الطرماح بن حكيم الطائي قال يصف حياة الخوارج:

لله در السشراة أنهم من يرج عون الحنين آونة قصوم شحاح على اعتقادهم على الطرماح أيضاً:

وإني لمقتاد جوادي وقادف فيارب إن حانت وفاتي فلاتكن فأقتل قعصاً ثم يرمى بأعظمي ٣- معاذ بن جوين:

ألا أيها السشارون قد حان لامرئ فسشدوا على القوم العداة فإنها فيا ليتني فيكم على ظهر سابح يعزعلي أن يخافوا وتطردوا فيارب جمع قد فللت وغارة

إذا الكرى مال بالطلى أرقوا فا الكرى مال بالطلى أرقوا فا فا والمحتود في المحتود وثقوا بالفوز مما يخاف قد وثقوا

ب وبنفسي العام إحدى المقاذف على شرجع يعلى بخضر المطارف كضغث الخلى بين الرياح العواصف

شرى نفسسه لله أن يسترحلا إقسامتكم للذبح رأي مسضللا شديد القصيري دارع غير أعزلا ولمسا أجرد في المحلين منصلا شهدت وقرن قد تركت مجدلا

# ٤- سبرة بن الجعد

لما بلغت أبيات قطري سبرة أخذ سلاحه ولحق بالشراة وترك للحجاج الأبيات التالية: فمن مبلغ الحجاج أن سبيرة قلى كل دين غير دين الخوارج

فأقبلت نحو الله بالله واثقا إلى عصبة أما النهار فإنهم وأما إذا ما الليل جن فإنهم

وما كربتي غير الإله بفارج هم الأسد أسد الغيل عند التهايج قيام بانواح النسساء النواشيج

#### ٥- يزيد بن حبناء،

قال يصور حياة الخوارج ويصف قتالهم جيش المهلب بسابور:

دعي اللوم إن العيش ليس بدائم حلفـــت بـــر ب الـــو اقفين عـــشية لقد كان في القوم الذين لقيتهم

ولا تعجلي باللوم يا أم عاصم غموس كشدق العنبري بن سالم لدى عرفات حلفة غير آثم بسابور شغل عن بزور اللطائم

#### ٦- عيسى بن فاتك:

وجه عبيد الله بن زياد أسلم بن زرعة في ألفين لقتال أبي بلال الخارجي، فهزمه أبو بـلال وهو في أربعين رجلاً، فقال عيسى بن فاتك الخارجي في ذلك:

فلها أصبحوا صلوا وقهاموا إلى الجهرد العتهاق مهمينا أألفا مسؤمن فسيها زعمستم هـــم الفئــة القليلــة غـــبر شـــك ٧- عمران بن حطان

وير زمهم باسك أربعون على الفئة الكثيرة ينصرونا

> لقدد زاد الحياة إلى بغضا أحاذر أن أموت على فراشي ولـو أنى علمـت بـأن حتفـي

> فمن يك همه الدنيا فإني

وحباً للخروج أبو بالال وأرجو الموت تحت ذرا العوالي كحتف أبي بالل لمم أبال له رب البيت قال الله رب البيال

# ٨- وقال عمران أيضاً يرثي أبا بلال:

يا عيني ابكي لمرادس ومصرعه تركتني هائماً أبكي لمرزئتي لمرزئتي انكرت بعدك ما قد كنت أعرف أما شربت بكاس دار أولها فكل من لم ينقها شارب عجلا

يا رب مسرداس اجعلني كمسرداس في منزل مسوحش من بعد إيناس ما الناس بعدك يا مرداس بالناس على القرون فذاقوا جرعة الكاس منها بأنفاس ورد بسعد أنفاس

# ٩- مصقلة بن عتبان

قال يفاخر بني أمية بمن كان من الخوارج من قبيلة بكر ويتهددهم:

وأبليغ أمير المؤمنين رسالة فإنك إلا ترض بكر بن وائل فإن يك منكم كان مروان وابنه فمنا سويد والبطين وقعنب غيرالة ذات النذر منا حميدة ولا صلح ما دامت منابر أرضنا

وذو النصح إن لم يرع منك قريب يمن لك يرم بالعراق عصيب وعمرو ومنكم هاشم وحبيب ومنا أمير السمؤمنين شبيب لسها في سهام المسلمين نصيب يقوم عليها من ثقيف خطيب

# ١٠ - عمرو بن الحصين:

قال يذكر وقعة قديد وأمر مكة ودخول الخوارج إياها، ويرثي قتلى الإباضية في تلك الموقعة ويصف حياة الخوارج:

ما بال همك ليسس بعازب وتبيت تكتلئ النجوم بمقلة حدد المنية أن تجيء بداهة فأقود فيهم العدى شبح النسا

يمري سوابق دمعك المتساكب عبرى تسسر بكل نجم دائب لم أقض من تبع الشراة مرابي عبل الشوى أسوان ضمر الحالب ب\_\_\_وراً إلى جبري\_ة وم\_عايب لفّ القداح يد المفيض الضارب كأس المنون تقول هل من شارب سمر ومرهفة النصول قواضب فخــذلتهم ولبــئس فعــل الــصاحب ناراً تسسعرها أكنف حرواطب أو ساجد متضم ع أو ناحب خصل المكارم أتقياء أطايب حدد الظباب بآنف وحدواجب فرمي بهم قحم الطريق اللاحب أسدعلى لحق البطون سلاهب تنفى عداها جانباً عن جانب يحكين واردة اليام القارب إلا تركينهم كأمس الناهب فلق وأيد علقت بمناكب تخسيرك عسن وقعاتها بعجائسب

أرمى به من جمع قومى معشرا في فتيية صبر ألفيهم بيه فنذور نحن وهم وفيها بيننا فنظل نسسقيهم ونشرب من قنا كم من أولي مقة صحبتهم شروا متـــــــأوهين كـــــــأن في أجـــــــوافهم تلقاهم فتراهم مسن راكسع ومبرئيين من المعايب أحسر زوا عدوا صوارم للجلاد وباشروا ناطور أمورهم بأمر أخ لهم متـــسربلي حلـــق الحديـــد كـــأنهم قيدت من أعلى حضر موت فلم تزل حتى وردن حياض مكة قطنا ما إن أتين على أخي جبرية في كـــل معــترك لــهم مــن هامــهم سائل بيوم قديد عن وقعاتها

# ١١- وقال عمرو بن الحصين أيضاً

يرثى عبد الله بن يحيى وأبا حمزة الخارجي ومن قتل أصحابهما ويصف حياة الخوارج:

ه ند ت قول و دم عها ي جري ينه ل واك فها على النصر سرب الدموع وكنت ذا صبر

هبت قبيل تبلج الفجر أن أبصرت عيني مدامعها أنى اعتراك وكنت عهدي لا أم عائــــر أم مالــها تــــذرى سلكوا سبيلهم على خبر ذا العررش واشدد بالتقى أزرى للمـــــشر فية والقــــنا الــــسمر حتى أكون رهينة القر ناهون منن لاقواعن النكر وزن لــــقول خطيبهم وقـــر للخوف بين ضلوعهم يسسرى لخشوعهم صدروا عن الحشر أو مسسهم طرف من السحر فيه غرواشي النوم بالسكر حذر العقاب وهم على ذعر قـــوام ليلـــته إلى الفجــر أى الــــــقران مــــفرغ الـــــصدر تـــراك لذتـــه عــــلى قـــدر مين طعنة في ثيغرة السنحر

أقذى بعينك ما يفارقها أم ذكر إخوان فجعت بهم فأجبتها بال ذكر مصرعهم يـــا رب اسلــكني ســبيلهم تالله ألقي الدهر مشلهم مت\_\_\_\_\_أوهون ل\_\_\_ك صال\_\_\_حة صحمت إذا احتضر والمجالسهم متاوهون كان جرر غضي فههم کان بههم جوی مرض لا لـــيلهم ليـــل فيلبــسهم كــم مـن أخ لـك قــد فجعـت بــه متاوه يتالو قوارع مان ظماآن وقدة كالماجرة لا شيء يل قاه أس ل ل

# ب- حزب الشيعة

#### ١- كثير بن عبد الرحمن

قال لما سجن عبد الله بن الزبير محمد بن الحنفية في سجن عارم بمكة:

ومن ير هذا الشيخ بالخيف من منى سمى النبي المصطفى وابن عمه أبى فهو لا يشري الضلالة بالهدى ونحسن بحمد الله نتلو كستابه بحيث الحيام آمن الروع ساكن فيا فسرح الدنيا بباق لأهله تخبر من لاقيت أنّك عائد

من الناس يعلم أنه غير ظالم وفكّاك أغلال ونفّاع غارم وفكّاك أغلال ونفّاع غارم ولا يتقلم في الله لومسة لائسم حلولا بهذا الخيف خيف المحارم وحيث العدو كالصديق المسالم ولا شدة البلوى بضربة لازم بل العائد المظلوم في سجن عارم

#### ٢- سليمان بن قنة:

قال يرثى الحسين بن على ويتوعد القبائل التي شاركت في قتله:

مسررت على أبيات إلا محمد ألم تسر أن السمس أضحت مريضة ألا إن قستلى الطفّ من آل هاشم وكانوا غياباً ثم أضحوا رزية أتسألنا قيس فنعطي فقيرها وعند غني قطرة من دمائنا فيلا يبعد الله الديار وأهلها عوف بن عبد الله بن الأحمر

ف لم أرها أمثالها يسوم حلت لفقد حسين والبلاد اقسعرت أذلت رقاب المسلمين ف ذلت لقد عظمت تلك الرزايا وجلت وتقتلنا قيس إذا النعل زلت سنطلبها يوماً بها حيث حلت وإن أصبحت منهم برغمي تخلت وقلت لأصحالي أجيب وا المناديا

وقولواله إذ قام يدعو إلى الهدى ألا وانع خير الناس جداً ووالدا ليبك حسيناً مرمل ذو خصاصة ليبك حسيناً مرمل ذو خصاصة لحا الله قوماً أشخصوهم وعردوا فأضحى حسين للرماح دريئة فيا ليتني إذ ذاك كنت شهدته سقى الله قبراً ضمن المجد والتقي فيا أمة تاهت وضلت سفاهة

وقب ل الدعا: لبيك لبيك داعيا حسيناً لأهل الدين إن كنت ناعيا عسديم وأيتام تشكو المواليا فلم يريوم البأس منهم محاميا وغودر مسلوباً لدى الطف ثاويا فضاربت عنه الشانئين الأعاديا بغربية الطف " الغيام الغواديا أنيبوا فأرضوا الواحد المتعاليا

# ٣- الفضل بن عبد الرحمن بن العباس:

قال يرثي زيد بن علي ويحرض أشياعه على الثأر له:

ألا يا عين لا ترقي وجودي غداة ابن النبي أبو حسين يظل على عمودهم ويمسي يظل على عماودهم ويمسي تعدى الكافر الجبار فيه في ظلوا ينبشون أبا حسين فطال به تلعبهم عتوا وجاور في الجنان بني أبيه فكم من والد لأبي حسين وكيف تضن بالعبرات عيني وكيف قيضن بالعبرات عيني وكيف لما الرقاد ولم تراءى

بدمعك ليس ذا حين التجمود صليب بالكناسة فوق عود بنفسي أعظم فوق العمود فأخرجه من القبر اللحيد خضيباً بينهم بدم جسيد وما قدروا على الروح الصعيد وأجداداً هم خير التجدود من الشهداء أو عم شهيد وتطمع بعد زيد في الهجود ومن قحطان في حيلة الحديد ومن قحطان في حيلة الحديد

كتائــــ كلــا أردت قتــيلا بأيديهم صفائح مسرهفات بها نسسقى النفوس إذا التقينا ونحكم في بنسى الحسكم العسوالي

تنادت أن إلى الأعداء عرودي صوارم أخلصت من عهد هود ونقتل كل جبار عنيد ونجعلهم بها مشل الحصيد

# ٤- أبو ثميد الأبار؛

قال يرثى زيد بن على ويصور حياة آل البيت:

يا أبا الحسين أعار فقدك لوعة فعرا السهاد ولو سواك رمت به ونقول: لا تبعد وبعدك داؤنا كنت المؤمل للعظائم والنهي فطلبت غاية سابقين فنلتها وأبسى إلهك أن تمسوت ولم تسسر والقتـــل في ذات الإلـــه سجـــية والناس قد أمنوا وآل محمد نصب إذا ألقى الظلام ستوره ياليت شعرى والخطوب كثيرة ما حرجة المستبشرين بقتله

من يلق ما لقيت منها يحمد الأقدار حيث رمت به لم يسهد وكذاك من يلق المنية يبعد ترجى لأمر الأمة الممتأود بالله في سير كريم المورد فيهم بسسيرة صادق مستنجد منكم وأحرى بالفعال الأمجد من بين مقتول وبين مشرد رقد الحسمام وليسلهم لم يرقد أسباب موردها وما لم يورد بالأمس أو ما عنذر أهل السجد

# ٥- أعشى همدان:

قال يذكر إيقاع مصعب بن الزبير بالمختار وأتباعه:

ألا هـــل أتـــاك والأنبـــاء تنمـــي

ب\_ الاقت بجيلة بالمذار أتيح لهم بها ضرب طلخف وطعن صائب وجه النهار

كان سحابة صعقت عليهم فبسشر شيعة المختار إما فبسشر شيعة المختار إما أقرالعين صرعاهم وفال وما إن سرني إهالا قصومي ولكني سررت بايا يالدقي

فعم تهم هنال ك بال دمار مررت على الكويف تبال صغار مررت على الكويف تبال صحاري لهم جم ي قتل بال صحاري وإن كانوا وجددك في خبار أبو إسحاق من خزي وعار

### ٦- أعشى همدان:

قال يمدح عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث ويحرضه على قتال الحجاج:

سني قد جنيت عليه حربا جيلد إذا ميا الأمر عيا كمن كا أبيالي فيك عتبي كمن وأنت أعلى الناس كعبيا سيف خر مين زليق فتبيا كبلو بيك الرحيمن كربيا رس خلفه م دربياً فيدربا لي كيبهن عليه كيبا

مسن مسبلغ السحجاج أنسوصف قت في كسف امسرئ
يسا ابسن الأشه قريسع كنث
أنست السرئيس ابسن الرئيس
نبئ تحجاج بسن يسو
فسانهض فديت لسعله
فسإذا جعل ت دروب فسا
فابع ثعطية بساخيو

# ٧- وقال أيضاً يتوعد الحجاج ويهجوه ويمدح ابن الأشعث:

إن ثقيف أمنهم الكذابان أمكن ربي من ثقيف همدان أمكن ربي من ثقيف همدان إنا سمونا للكفور الفتان بالسيد الغطريف عبد الرحمن ومن معد قد أتى ابن عدنان

ك ذابها الم اضي و ك ذاب ثان يوماً إلى الليل يسلى ما كان يوماً إلى الليل يسلى ما كان حين طغى في الكفر بعد الإيان سار بجمع كالدبي من قحطان بجحفل جم شديد الإرنان

فق ل لحج اج ولى السشيطان فإنهم ساقوه كأس الذيفان ٨- أبو جلدة اليشكري:

يثبت لجمعى مذحج وهمدان وملقوه بقری ابسن مروان

وأحمي لما تخشى عليه الفضائح

بنا الأعوجيات الطوال السرادح

ولا تبكنا إلا الكلاب النوابح

رماح النصارى والسيوف الجوارح

وتابى قلوب أضمرتها الجوانح

تغارون أن تبدو البرى والوشائح

إذا انتزعت منها القرون النواطح

ولا عــزب عــزت عليــه المناكـــح

قال يحرض أهل الكوفة على قتال الحجاج يوم الزاوية:

لعمري لأهل الشام أطعن بالقنا تركنا لهم صحن العراق وناقلت فقل للحواريات يبكين غبرنا بكين إلينا خشية أن تبيحها بكين لكم ما يمنعوهن منهم نادينا أينن الفرار وكنتم أأسلمتمونا للعدو على القنا فاغار منكم غائر لحليلة ٩- ثابت قطنة:

قال يرثى بن المهلب ويتوعد بني أمية: أبعى طول هذا الليل أن يتصرما وفي غِيرَ الأيام يا هند فاعلمي

أرقىت ولم تارق معى أم خالد على هالك هد العشيرة فقده على ملك يا صاح بالعقر جبنت أصيب ولم أشهد ولو كنت شاهدا

لعلى إن مالت بي الريح ميلة

وهاج لك الهم الفؤاد المتها وقد راقت عيناى حولاً مجرما دعته المنايا فاستجاب وسلما كتائبه واستورد الموت معلها تــسليت إن لم يجمــع الحــى مأتمــا لطالب وترنظرة إن تلوّما 

ندقك بها قيء الأساود مسلما نكافئه باليوم الذي كان قدما الينا وإن كان ابن مروان أظلما وأظهر أقوام حياء مجمجما إذا أحصرت أسباب أمر وأبها

أمسلم إن يقدر عليك رماحنا وإن نلق للعباس في الدهر عشرة قصاصاً ولا نعدو الذي كان قد أتى ستعلم إن زلت بك النعل زلة من الظالم الجاني على أهل بيته

# ج- الحزب الأموي

# ١- عبد الله بن همام السلولي:

قال يحض يزيد بن معاوية على البيعة لابنه معاوية الثاني ويرثى معاوية بن أبي سفيان:

فمن هذا الذي يرجو الخلودا وحلماً لا كفاء له وجودا حبيباً في رعيته هميدا وقد أمسى التقي به عميدا ورد لناخلافت كم جديدا مقاربة الأيسامن والسعودا كما كنتم عنابسة أسودا ولا ترموا بها الغرض البعيدا وخذها يا معاوي عن يزيدا فيأولوا أهلها خطقاً سديدا عصاماً تستدر سه شديدا

تعزوا يا بني حرب بصبر

لـــقد وارى قليبكم بيانا وجدناه بغيضاً في الأعدادي وجدناه بغيضاً في الأعدادي فقد أضحى العدو رخي بال فعاض الله أهدل الدين منكم عانبة المحاق وكل نحس خلافة ربكم كونووا عليها أديروها بني حرب عليكم تلقفها يزيد عرب عليكم تلقفها يزيد عرب المائنة فاعصوها

# ٢- النابغة الشيباني:

قال يمدح عبد الملك بن مروان وبني أمية ويؤيد توليه عبد الملك العهد ابنه الوليد بعده:

كانوا هم المالكين ما صلحوا وإن تسلاق النعمى فسلا فسرح غسر عتاق بالخير قد نفخوا في الجسد جسد وإن هم مزحوا

أزحت عنا آل الزبير ولو وأن تلق بلوى فأنت مصطبر إن تلق بلوى فأنت مصطبر آل أبي العامات آل مسائرة خير قريش وهم أفاضلها

أنتم إذا القوم في الوغي كلحوا تكلف من صعبهم إذا طمحوا أوريت إذا صلدوا وقد قدحوا برب عبيد تبينه الكرح من خشية الله قلبه طفر ونجم من قد عصاك مطرح ثم ابن حرب فإنهم نصحوا واحسى بخبر واكدح كما كدحوا

أرحبها أذرعا وأصبرها أما قريش فأنت وارثها حفظت ما ضيعوا وزندهم آليت جهداً وصادق قسمي يظلل يتلو الإنجيل يدرسه لابنك أولى بملك والدده داود عـــدل فاحـــكم بـــسيرته وهـــم خيــار فاعمـــل بـــسنتهم

# ٣- عبد الله بن خارجة الشيباني:

قال يحرض عبد الملك بن مروان على قتال عبد الله بن الزبير:

عجل النتاج بحملها فأحالها مالا تطيق فضيعت أحمالها كهم للغواة أطلتم إمهالها ما زلتم أركانها وثمالها فانهض بيمنك فافتتح أقفالها

آل الزبيـــر مــن الخلافــة كـالتي أو الـضعاف مـن الحمولـة حملـت قومــوا إلــيهم لا تنـاموا عــنهم إن الخلافة فيكم لا فيهم أمسوا على الخيرات قف لأمقف لا

# ٤- أبو العباس الأعمى:

قال يمدح بني أمية ويحرضهم على قتال عبد الله بن الزبير:

شبهاً إذا ما التفت الشيع من ذاك أنف معاشر رتعوا والناس فيها أطمعوا طمعوا

سعة وأحلاما أإذا نزعت أهل الحلوم فضرها النزع الله أعطـــــــاكم وإن رغمـــــت أبني أمية غير أنكم

أطمع تم في حدوكم فلم في ذاكم الطمع فلم الطمع الطمع في ذاكم الطمع والمحم الطمع وانكم مناب الله وانكم وانكم

وما إن أخال بالخفيف أنسي والبهاليل من بني عبد شمس عليها وقالة غير خرس عليها أصابوا ولم يقولوا بلبس ووجوه مثال الدنانير ملسس

ليت شعري أفاح رائحة المسك حين غابت بنو أمية عنه خطباء على المنابر فرسان لا يعابون صامتين وإن بحلوم تقضت

# ٦- عدي بن الرقاع العاملي

قال يذكر قتال عبد الملك مصعب بن الزبير بمسكن:

لعمري لقد أصحرت خلينا إذا ما منافق أهال العرا دلفنا إليه بندي تسدُراً يمرزون كل طويال القنا كان وعاهم إذا ماغدوا فقدمنا واضعوب وجها أعين بنا ونصرنا به

٧- البعيث اليشكري:

قال يذكر مقتل مصعب ويؤيد بني أمية: ولما رأينا الأمر نكسساً صدوره

وهمم الهوادي أن تكسن تواليا

ولم نرض إلا من أمية واليا أخا أسد والنخعي لليانيا فأهوت له ناباً فأصبح ثاويا كفتنا وخير الأمر ما كان كافيا

صبرنا لأمرر الله حتى يقيمه ونحن قتلنا مصعباً وابن مصعب ومرت عقاب الموت منا بمسلم سقينا ابن سيدان بكأس روية

# ٨- أبو صخر الهذلي:

قال يذكر مقتل ابن الزبير ويمدح عبد الملك بن مروان وبني أمية:

وفد أمير المؤمنين الدي رمى من أرض قرى المؤمنين الدي رمى من أرض قرى الزيتون مكة بعدما وإذ عاث فيها الناكثون وأفسدوا في مبحهم بالخيل تزحف بالقنا لمن عسكر ضافي الصفوف عرمرم

بجاً واء جمهور تمور إكامها غلبنا عليها واستحل حرامها فخافت فواشيها وطار حمامها وبيضاء مثل الشمس يبرق لامها وجمهورة يثني العدو انتقامها

# ٩- عبد الله بن الزبير الأسدي:

لما قتل عبد الله بن الزبير دخل ابن الزبير الأسدي على عبد الملك، فقال الأبيات التالية يمدحه فيها ويهجو ابن الزبير:

مشى ابن الزبير القهقرى فتقدمت أمية ح وجئت المجلي يا ابن مروان سابقا أمام ق فلا زلت سباقاً إلى كل غاية من المج

أمية حتى أحرزوا القصبات أمام قريش تنقض العذرات من المجدنجاء من الغمرات

# ١٠- خلف بن خليفة الربعي:

قال يذكر ولاء قومه ربيعة لبني أمية وامتناع سيدهم يحي بن حضين من محالفة الحارث بن سريج حين ثار على بني أمية بخراسان:

ونخطر من دونها أن تراعا

حفظنا أمية في ملكها

إذا لم نجد بيديها امتناعاً وننزع الملك منه انتزاعاً وننزع الملك منه انتزاعاً إذا اصطرع الناس فيها اصطراعا إذا انخلاعا المخلاعا وقد كان أحكمها ما استطاعا أيادي لم نجزها واصطناعا

ندافع عنها وعن ملكها ألم نختطف هامة ابن النبير ألم نختطف هامة ابن النبير جعلنا الخلافة في أهلها نسر في نصرنا أمية بالمشرفي على ابن سريج نقضنا الأمور فقال لأمية ترعيى لنا

# ثانياً- الشعر الديني والزهدي

#### ١- الطرماح بن حكيم:

كــل حــى مــستكمل عــدة العمــر عجباً ما عجبت للجامع الما ويضيع الذي يصيره الله يــوم لا ينفـع المخــول ذا الثــر يوم يوق به وخصهاه وسط خاشم الصصوت ليس ينفعه قل لباكي الأموات لا يبك للنا إنها النساس مثل نابتة السزر ٧- كثير عزة:

قال في تقرير مذهب الكيسانية:

ألا إن الأئم\_\_\_ة م\_\_\_ن ق\_\_\_ريش ع لى والثلاثة من بنيك فسسط سبط إيسان وبسر وسبط لا تراه العين حتى تغیَّ ب لا یری فیهم زمانا

### ٣- ثابت قطنة:

قال في بيان عقيدة المرجئة:

وم و د إذا انق ضي عدده ل يبـــاهي بـــه ويـر تفـــده ْ إلى ه فل يس يعتقده وة خلانك ولا ولك ده الجين والإنسس رجليه ويده ثــــم أمانيـــه ولا لـــده ع متے یان پات محتصدہ

ولاة الحصق أربعة سواء هـم الأسباط ليس بهم خفاء وسبط غيبته كربلاء يقود الخيل يقدمها اللواء برضوی عنده عسل وماء

يا هند إنى أظن العيش قد نفدا ولا أرى الأمر إلا مدبراً نكدا

إلا يكن يو منا هنا فقد أفدا جاورت قتلي كراماً جاوروا أحدا أن نعبد الله لم نصشرك به أحدا ونصدق القول فيمن جار أو عندا والمشركون أشتوا دينهم قددا من الناس شركاً إذا ما وحدوا الصمدا سفك الدماء طريقاً واحداً جددا أجر التقي إذا وفي الحساب غدا رد وما يقض من شيء يكن رشدا ولو تعبد في الحال واجتهدا عبدان لم يسشركا بالله من عبدا شــق العـصا وبعـين الله مـا شهدا وكل عبد سيلقى الله منفردا

إني رهينة يوم لست سابقة بايعت ربي بيعاً إن وفيت به يا هند فاستمعى لي إن سيرتنا نرجي الأمور إذا كانت مشبهة المسلمون على الإسلام كلهم ولا أرى أن ذنباً بالغ أحدا لا نــسفك الــدم إلا أن يـراد بنـا من يتق الله في الدنيا فإن له وما قضى الله من أمر فليس له كـــل الخـــوارج مخــطٍ في مقالتـــه أماعلى وعشان فإنها وكان بينها شغب وقد شهدا يُج زي على وعشان بسمها الله يعلم ماذا يحضران به

# ٤- نصربن سيار:

قال يعظ القوم ويحمل على المرجئة ويحث على مجاهدتهم:

دع عنك دنيا وأهلاً أنت تاركهم الابقية أيام إلى أجلل الابقية أيام إلى أجلل وأكثر تقى الله في الإسراء مجتهدا واعلم بأنك بالأعمال مرتهن إلى أرى الغبين المودى بصاحبه

ما خير دنيا وأهل لا يدومونا فاطلب من الله أهلاً لا يموتونا إن التقى خيره ما كان مكنونا فكن للذاك كثير الهم محزونا من كان في هذه الأيام مغبونا

يوماً عثاراً وطوراً تمنح اللينا دهر فأمسى به عن ذاك مزبونا حيناً وتمقره طعاً أحايينا وتمقره طعات أحايينا وكا قد مضى فيها تقضونا وكن عدواً ليوم والعنهم حينا تكفرهم والعنهم حينا شر العباد إذا خابرتهم دينا منهم به ودع المرتاب مفتونا فيأنتم أهال إشراك ومرجونا والله يقضي لنا الحسنى ويعلينا والله يقضي لنا الحسنى ويعلينا

تكون للمرء أطور فتمنحه بينا الفتى في نعيم العيش حوله تحلوله مرة حتى يسسر بها ها غابر من بقايا الدهر تنظره فامنح جهادك من لم يرج آخره واقتل مواليهم منا وناصرهم والعائبين علينا ديننا وهم والعائبين علينا ديننا وهم فالقيائلين سيبل الله بغيتنا والما قتلهم غيضاً لله متنصرا ورجاؤكم زلكم والشرك في قرن لا يبعد الله في الأجداث غير كم القي به الله رعباً في نحوركم

# ثالثاً- الشعر القبلي

#### ١- زفر بن الحارث:

قال يتوعد قبيلة كلب بعد هزيمة قيس يوم مرج راهط:

لعمرى لقد أبقت وقيعة راهط فقد پنبت المرعبي على دمن الشري فلا صلح حتى تنحط الخيل بالقنا ألا ليت شعري هل تصيبن غارتي

# ٢- جواس بن القعطل الكلبي:

قال يجيب زفر بن الحارث ويناقضه:

لعمرى لقد أبقت وقيعة راهط مقيماً ثوى بين الضلوع محله تبكي على قتلى سليم وعامر دعا بسلاح ثم أحجم إذ رأى عليها كأسد الغاب فتيان نجدة

على زفر داء من الداء باقيا وبين الحشى أعيا الطبيب المداويا وذبيان معذوراً وتبكي البواكيا سيوف جناب والطوال المذاكيا

إذا شرعوا نحو الطعان العواليا

لمر وان صدعاً بيننا متنائيا

وتــــترك قـــتلى راهـــط هــــى ماهيـــا

وتبقي حزازات الصدور كا هيا

وتثار من نسوان كلب نسائيا

تنوخاً وحيى طيع من شفائيا

# ٣- الوليد بن يزيد:

قال يظهر استخفافه باليانية ويعيرهم نكوصهم عن نصرة خالد القسرى:

ونحن المالكون الناس قسرا نسسومهم المذلة والنكالا وطئنا الأشعرين بعز قيس فيالك وطأة لن تستقالا 

ألا منع وه إن كانوا رجالا

ج علنا المخزنات له ظلالا لما ذهبت صنائعه ضلالا يعاني من سلاسلنا الثقالا ولا برحت خيولهم الرحالا فلم يجدوا لذلتهم مقالا عظ يمهم وسيدهم قديها فلو كانت قبائل ذات عرز ولا تركوه مسلوباً أسيرا وكندة والسكون فها استقالوا ولكن المذلة ضعضعتهم

### ٤- عمران بن هلباء الكلبي:

قال ينقض قصيدة الوليد بن يزيد:

جعلنا للقبائل من نزار بنا ملك المملك من قريش متى تلق السكون وتلق كلبا سنبكي خالداً بمهندات ستلقى إن بقيت مسومات

### ٥- الأخطل التغلبي:

قال يهجو قبائل قيس عيلان عقب الوقائع القبلية بين قيس وتغلب بالجزيرة:

لقد حملت قيس بن عيلان حربنا تنق بلا شيء شيوخ محارب ونحن رفعنا عن سلول رماحنا ولحو ببني ذبيان بلت رماحنا شفى النفس قتلى من سليم وعامر ولا جيشم شر القبائل إنها وما تركت أسيافنا حين جردت

على يابس السيساء محدودب الظهر وما خلتها كانت قريش ولا تبري وعمدار غبنا عن دماء بني نصر لقرت بهم عيني وباء بهم وترى ولم تشفها قتلى غني ولا جسر كبيض القطا ليسوا بسود ولا حمر لأعدائنا قيس بن عيلان من عذر

لعمري لقد لاقت سليم وعامر ٦- نفيع بن صفار الحاربي:

قال ينقض قصيدة الأخطل:

أبا مالك لا يدرك الوتر بالخنى ظللنا نفري بالسيوف رؤوسهم ظللنا نفري بالسيوف رؤوسهم إلى أن تروحنا نسوق نسساءهم قتلتم عميراً لا تعدون غيره لا خطان:

قال يجيب جريراً ويهجوه وقومه بني كليب:

ما زال فينا رباط الخيل معلمة النازلين بدار الدن إن نزلوا قدم إذا استنبح الأضياف كلبهم لا يشارون بقتلاهم إذا قتلوا ولا يزالون بقت تلاهم إذا قتلوتهم فاقعد جرير فقد لاقيت مطلعا فاقعد جرير فقد لاقيت مطلعا هلا كفيتم معداً يوم معضلة جاءت كتائب كسرى وهي مغضبة هلا منعتم شرحبيلاً وقد حدبت يوم الكلاب وقد سيقت نساؤكم

على جانب الثرثار راغبة البكر

ولحن باطراف الردينية السمر ولاحي يفري بالسيوف كها نفري وما خمشوا فينا بناب ولا ظفر وكم قد قتلنا من عمير ومن عمرو

وفي كليب رباط الدل والعار وتستبيح كليب محرم الجار وتستبيح كليب محرم الجار قالوا لأمهم بولي على النار ولا يكرون يوماً عند إجحار يسعون من بين ملهوف وفرار صعباً ولاقاك بحر مفعم جار كيا كفينا معداً يوم ذي قار فاستأصلوها وأردوا كيل جبار فاستأصلوها وأردوا كير أخيار سوق الجلائب من عون وأبكار

# ٨- الفرزدق:

قال يهجو الطرماح وقومه بني طيئ وقحطان ويعيرهم مقتل آل المهلب بقندابيل:

وأصلى بنار قومه فتصلت لله يوماً وصلت سراعاً بها جمزاً إذا هي أهلت وما لقيت مناعمان وذلت وما لقيت مناعمان وذلت وقد سيبت نسوانهم واستحلت شهيراً وقتلى الأزد بالقاع جرت إلى الشام من أقصى العراق تدلت على طيئ في دارها لاستظلت ذبيحة طائى لمن حج حلت

لقد هتك العبد الطرماح ستره و لولاحذار أن تقتل طيئ و لسولاحذار أن تقتل طيئ نصارى وأنباط يودون جزية أتذكر شأن الأزد ما أنت منهم قتلناهم حتى أبرنا شريدهم نسبتم بقندابيل يوماً مذكرا ملناعلى جرد البغال رؤوسهم ولو أن عصفوراً يمد جناحه سألت حجيج المسلمين فلم أجد

# ٩- الطرماح

قال ينقض قصيدة الفرزدق ويهجو بني تميم ويفخر بالقحطانية:

باي بسلاد تسطلب السعز بعدما أقسرت تمسيم لابسن دهمة حكمة وكانت تميم وسط قحطان إذ سمت ونجاك مسن أسد العراق كتائب بهم ينصر الله الخليفة كلم بمسم نسصر الله الخليفة كلم فخسرت بيوم العقسر شرقسي بابسل قخسرت بيوم العقسر شرقسي بابسل تمسيم بطرق اللؤم أهدى من القطا ولو أن برغوثاً على ظهر قملة ولي أن العنكسوت بنت لها

بمولدها هانت تمسيم وذلت وكانت إذا سميت هواناً أقرت كمقذوفة في اليم ليلاً فضلت لقحطان أهل الشأم يوم استهلت رأوا رجل صنديد عن الحق زلت عرى عقد الإسلام حتى استمرت وقد جبنت فيه تميم وفلت ولي سلكت طرق المكارم ضلت يكر على صفي تميم لولت مظلتها يوم الندى لا كنت

#### ١٠- الفرزدق:

قال يهجو جريراً وقومه بني كليب ويفخر عليهم ببني دارم:

إن الــذى ســمك الــساء بنــى لنــا بيتاً بناه لنا المليك وما بني بيتــــــاً زرارة محتـــــ بفنائـــــه يلجون بيت مجاشع وإذا احتبوا لا يحتبى بفناء بيتك مشلهم من عزهم جحرت كليب بيتها ضربت عليك العنكبوت بنسجها أين الذين بهم تُسسامي دارما يمشون في حلق الحديد كها مشت والمانعون إذا النسساء ترادفست يحمى إذا اخترط السيوف نساءنا وإذا بذخت ورايتي يمشي بها الأكثرون إذا يعدد حصاهم حلل الملوك لباسنا في أهلنا أحلامنا ترزن الجبال رزانة يا ابن المراغة أين خالك إنني خالي الذي غصب الملوك نفوسهم إنا لنضرب رأس كل قبيلة 

بيتاً دعائمه أعز وأطول حكم السماء فإنه لا ينقل ومجاشع وأبو الفوارس نهشل برزوا كأنهم الجال المشال أبداً إذا عد الفعال الأفضل زرباً كانهم لديه القمّل وقضى عليك به الكتاب المنزل أم مسن إلى سلفي طُهية تجعل جرب الجال ما الكحيل المشعل حـــذر الــسهاء جمالهـا لا ترحــل ضرب تخـــر لـــه الـــسواعد أرعـــل سفيان أو عدس الفعال وجندل والأكرم و إذا يعدد الأول والـــسابغات إلى الــوغي نتــسربل وتخالنا جناً إذا ما نجهل خالى حبيش ذو الفعال الأفضل واليه كان حباء جفنة ينقل وأبوك خلف أتانه يتقمل مثل ادعاء سوى أبيك تنقل

وابن المراغة يدعي من دارم والعبد غير أبيه قد يتنحل ١٦- جرير

قال ينقض قصيدة الفرزدق فيهجوه وقومه ويفخر بقومه بني كليب:

أعددت للشعراء سل ناقعا لما وضعت على الفرزدق ميسمي أخرى الذي سمك السهاء مجاشعا بيتاً يحمحم قلينكم بفنائسه ولقد بنيت أخس بيت يبتني أنى بنــــى لى فى المكـــارم أولى أعيتك مأثرة القيون مجاشع إنى انصببت من السماء عليكم ولقد وسمتك يا بعيث بميسى قتل الزبير وأنت عاقد حبوة لا تـــذكروا حلـــل المـــلوك فـــإنكم ولقد تبين في وجوه مجاشع إني إلى جـــبلى تمــيم معقــلى أحلامنا تزن الجسال رزانة كان الفرزدق إذ يعروذ بخاله وافخر بضبة إن أمك منهم إن الــذى ســمك الــساء بنــى لنــا ألهي أباك عن المكارم والعلا

فــسقيت آخــرهم بكـاس الأول وضغا البعيث جدعت أنف الأخطل وبني بناءك في الحضيض الأسفل دنــساً مقــاعده خبيــث المدخــل فهدمت بيتكم بمشلى يلب ونفخست كسيرك في السزمان الأول فانظر لعلك تدعى من نهشل حتى اختطفتك يا فرزدق من عل وضعا الفرزدق تحت حد الكلكل تباً لحبوتك التي لم تحلل بعد الزبير كحائض لم تغسل لــــؤم يثـــور ضـــبابه لا يـــنجلي ومحل بيتى في اليفاع الأطول ويفوق جاهلنا فعال الحهل مثل الذليل يعوذ تحت القرمل ليس ابن ضبة بالمعم المخول عــزاً عــلاك فــا لــه مــن منقــل ليّ الكتائف وارتفاع المرجال

أبلع هديتي الفرزدق إنها إنا نقيم صفا الرؤوس ونختلي ١٢- حكم بن معمر الخضري:

قال يهجو ابن ميادة ورهطه من بني مرة: فيا مر قد أخراك في كل موطن فمنهن أن العبد حامى ذماركم ومنهن أن لم تمسحوا وجه سابق

جــواد ولم تــأتوا حــصاناً عــلي طهــر ومـــنهن أن الميــت يـــدفن مـــنكم فيفسسو على دفانه وهسو في القسر بريئاً فيلقى بالخيانة والغدر ومنهن أن الجار يسكن وسطكم ومنهن أن الشيخ يوجد منكم يدب إلى الجارات محدودب الظهر

١٣- ابن ميادة:

قال ينقص أبيات حكم الخضرى ويهجو رهطه بني محارب:

لقد سبقت بالمخزيات محارب فم نهن أن لم تعقر وا ذات ذروة ومنهن أن كانت شيوخ محارب ومنهن أن كانت عجوز محارب ومنهن أن لو كان في البحر بعضكم

وفازت بخلات على قومها عشر لحق إذا ما احتيج يوماً إلى العقر كا قد عملتم لا تريش ولا تبرى تريغ الصبا تحت الصفيح من القبر لخبث ضاحى جلده حومة البحر

ثقل يزاد على حسسر مثقل

رأس المتوج بالحسسام المقصل

من اللوم خلات يزدن على العشر

وبئس المحامي العبد عن حوزة الثغر

### ١٤- الفرزدق

قال يبكى من قتل من قومه مع ابن الأشعث ومن هلك منهم بالطاعون:

لـ و أعلـم الأيـام راجعـة لنـا بكيت على أهـل القـرى مـن مجاشع بكيت على القوم الذين هوت بهم دعائم مجد كان ضخم الدسائع

ي أرى مسجديهم منهم كالبلاقع وبعد عبابي الندى المتدافع وبعد عبابي الندى المتدافع أساة الثأى والمفظعات الصوادع كريم وسيف للضريبة قاطع وسابغة تغشى بنان الأصابع

فإن أبك قومي يا نوار فإنني خلاءين بعد الحلم والجهل فيها على أن فينا من بقايا كهولنا وكائن تركنا بالخريبة من فتى ومن جفنة كان اليتامي عيالها

# ١٥- عبد الله بن عمر العبلي

قال يرثي بني أمية قومه بعد زوال دولتهم وتقوض ملكهم:

تق\_\_\_ ول أمام\_\_\_ة لمارأت وقلة نومي على مضجعي أبي مـــا عــراك فقلـــت: ع\_\_\_\_\_ ون أبياك فحبيسنه لفقد دالع شبرة إذ نالها رمتها المنون بلانصل بأسهمها الخاله سات النفوس فصصرعاهم في نصواحي السبلاد ك ريم أصيب وأثوابه وآخر قد طار خو ف الردي فكم غادروا من بواكي العيون أولئك قوم تداعت بهم أذلت قيادي لصمن رامني فما أنسسى لا أنسسى قستلاهم

نــشوزي عــن المـضجع الأنفــس لـــدى هـــجعة الأعــين الــنعس الهموم أباك فلل تبلسي من الذل في شر ما محبس سهام من الحدث المبسس ولاطائه شات ولانكسكس متے ما اقتضت مهجة تخلس تلقى بارض ولىم ترمس مسن العسار بسأرض ولم تسرمس وكان الهام فلم يحسسس مرضى ومن صبية بوسؤس نـــوائب مـــن زمــن مـــتعس وألرزقت الرغم بالمعطس ولا عساش بعدهم مسن نسسى

# رابعاً- الشعر الغزلي

#### ١- عمربن أبي ربيعة

قال يتغزل جند بنت الحارث:

ليت هنداً أنجز تنا ما تعد واستبدت مرة واحسدة ولقد قالت لجارات لها أكــــا ينعتنـــي تبـــصرنني فتصضاحكن وقدد قلن لها غادة تفتر عن أشنبها ولها عينان في طرر فيهما طفلــــة بـــاردة القـــيظ إذا سخنة المشتى لحاف للفتى ولقد أذكر إذ قلت لها قلت: من أنت؟ فقالت: نحن أهل الخيف من أهل مني قلت: أهللاً أنتم بغيتنا إنال فلسل قلبلي فاحتوى حـــدثوني أنهــالى نفثــت كل\_\_\_ قل\_ت: مت\_\_ ميعادنا

و شـــفت أنفــسنا محــا تحـــد إنا العاجز من لا يستبد وتعرت ذات يصوم تبترد عمر كرالله أم لا يقتصد حــسن في كــل عــين مــن تــود وقديكاً كان في الناس الحسد حيين تجلوه أقاح أو برد حور منها وفي الجيد غيد معمعان الصيف أضحى يتقد تحت ليل حين يغشاه الصرد ودم وعي تحت خدى تطرد أنا من شفّه الوجد وأبلاه الكمد ما لمقتول قتلناه قود فتـــسمينا فقالـــت: أنـــا هنـــد صعدة في سابري تطرد عقداً يا حيذا تلك العقد ضحكت هند وقالت: بعد غد

### ٢- وقال عمر أيضاً:

يا من لقلب متيم كلف محمد المست في الحسوبية إذا مست في في الحسر في يحار إذ نظرت أبيس مرتها ليلسة ونسوتها بيضاً حساناً خرائداً قطف المعاقد في نابل معا قالت لحساناً خرائدها تسعابتها قالت لحساناً خرائدها تسعابتها قالت لحسات المعانية في تسمدي له ليسمرنا قالت لحسات المعانية قالت الحسات المعانية في تسمدي له ليسمرنا قالت الحساق المعانية في تسمدي له المنازية في غزله أبيضاً:

وناهد الثديين قلت لها اتكي فقالت: على اسم الله أمرك طاعة فقالت: على اسم الله أمرك طاعة في إلى الله أمرك طاعة فلي المستاح قالت: فضحتني فلي ازددت منها غير مص لثانها تسزودت منها واتشحت بمرطها فقامت تعفي بالرداء مكانها فقامت تعفي بالرداء مكانها عمر العرجي:

تطاول أيامي ولييلي أطول يلي أطول يلومون صباً أنحل الحب جسمه

يه ذي بخود مريضة النظر وهي كمثل العسلوج في الشجر حتى حسبت النقصان في بصري يمشين بسين المقام والحجر يمشين هوناً كمشية البقر وفرن رسلاً بالدل والخفر لنفسدن الطواف في عمر لنفسدن الطواف في عمر شما غمزيه يا أخت في خفر شما السبطرت تسعى على أثري

على الرمسل مسن جبانة لم توسد وان كنت قد كلفت ما لم أعود لذيذ رضاب المسك كالمتشهد فقم غير مطرود وإن شئت فازدد وتقبيل فيها والحديث المسردد وقلت لعيني اسفحا الدمع من غد وتطلب شذراً من جمان مبدد

ولام على حبي عثيمة على المراب والمراب والمراب المراب المرا

عصى قبلهم فيها العدى فهو مبهل وأشفقت من خوف الذي كنت آمل على ما أحبوا فاسداً يتحوّل وأحرزم هذا الناس من يتوكل ما طبة ميمونة حين ترسل بكال فعال صالح تتهالل لها عندما تهوی له پتمثل وللسر عندي فاعلمن ذاك محمل كے اهتے عرق من قنا متذلل من الوحش ما يسطيعها المتحيل من الشعر ما يرقى به المتمثل من الدهر حتى جاء لا يتعلل كها انقاد بالحبال الجواد المجلل ما إن رأتها عند ذي الضغن تجمل وتخشى عيوناً حولها فتميل تحركه ريح من الماء مخضل على رقبة والعيس للبين ترحل ملے اً بنا زوراً کے کنت تفعل مقادير على تستهى النفس تعدل على الأين أطلاح تنص وتذمل قليلاً لعلى للعدى أتجمل

ألم يعلم والابورك واأن قلبه فلالم بسران الهسم والحسزن حقبسة وأبهرت دهراً لا يقوم لأهله توكلت واستحدثت رأياً مباركا وضمنت حاجاتى إليها رفيقة من البربريات اللواتي وجوهها وزير لها إبليس في كل حاجة فقالت: فلا تعجل كفيتك مرحبا تغـشت ثياب الليل ثـم تـأطرت فجاءت نواراً طالا قد تعللت بدتها بقول لين وتمثلت فالمان إلا فرط خمس حسبته فجاءت بها تمشى عشاء وسامحت تحذرها في مسشيها الأعسين التسي فنــسرع أحيانـاً إذا هــى لم تخـف كيا مال غصن من أراك بريرة فلا أنسى فيها قد لقيت مقالها تراك لئن عدشنا إلى صيف قابل فقلت لها: إن لم أمت أو تعوفني تزورك عيس يعتسفن بي المللا فراخيى وثاقاً عن فؤاد أسرته

وبالله ردي دمع عيني فيمها فخافي عقاب الله في قتل مسلم ه- الحارث بن خالد المخزومي

أنعصم الله في بسذا الوجه عينا حين قالت: لا تفشين حديثي اتقي الله واقبلي العذر مني لا تصدي فتقتليني ظلما ما أكن سؤتكم به فلك العت لم أرحب بأن سخطت ولكن إن شخصاً رأيته ليلة البدر جعل الله كمل أنثي فداء وجهك البدر لوسألت به

قال يتغزل بأم جعفر الأنصارية:

٦- الأحوص:

وإني ليدعوني هدوى أم جعفر وإني لآتي البيدت مسا إن أحبه وأغضي على أشياء منكم تسوءني وما زلت من ذكراك حتى كأنني أبشك ما ألقى وفي النفس حاجة لله إني واصل ما وصلتني وآخذ ما أعطيت عفواً وإنني

إلى أي دهـــر دمــع عينــي يهمــل بــريء ولم يقتـــل قتـــيلاً فيقتـــل

وبه مرحباً وأهالاً وسهلا يا ابن عمي أقسمت؟ قلت: أجل لا وتجافي عن بعض ما كان زلا ليس قتال المحب للحبّ حِلّا ليس قتال المحب للحبّ حِلّا حبى للدينا وحق ذاك وقالا مرحباً إن رضيت عنا وأهالا عليه انثنى الجال وحلّا للهالية الشال وحلّا للهالية بال خدها لرجلك نعالا المحبلا المحبن والجال استهلا

وجاراتها مسن ساعة فأجيب بُ
وأكثر هجر البيت وهو حبيب بُ
وأدعى إلى ما سركم فأجيب بُ
أميم بأفياء السديار سليبُ
الما بين جلدي والعظام دبيب
ومشن بها أوليتني ومثيب بُ

فلا تتركي نفسي شعاعاً فإنها ٧- يزيد بن الطثرية:

ألا حبيدا عيناك يا أم شيبل في داك مين الخيلان كيل مميزج وكنت كأني حين كان كلامها هني بينفس لم تفيك كبوله فقيال دعوني سيجدتين وأرعدت ومين هابني في كيل شيء وهبته معمر:

قال يتغزل ببثينة:

أبى القلب إلاحب بثنة لم يرد تعلق روحي روحها قبل خلقها فسزاد كاردنا فأصبح ناميا ولكنه بساق على كل حالة ولكنه بساق على كسل حالة وما وجدت وجدي بها أم واحد ولا وجد العذري عروة إذ قضى على أن من قد مات صادف راحة يكاد فضيض الماء يخدش جلدها وإني لمستاقٌ إلى ريع جيبها أخ ذو قرابة وقال: أفق حتى متى أنت هائم

من الحزن قد كادت عليك تذوب

إذا الكحل في جفنيها جال جائله تكون لأدنى من يلاقي وسائله وداعاً وخلى موثق العهد حامله عن الساق حتى جرد السيف قاتله حنار الردى أحشاؤه ومفاصله فلا هو يعطيني ولا أنا سائله

سواها وحب القلب بثنة لا يجدي ومن بعد ما كنا نطافاً وفي المهد وليس إذا متنا بمنتقض العهد وزائرنا في ظلمة القبر واللحد ولا وجد النهدي وجدي على هند كوجدي ولا من كان قبلي ولا بعدي وما لفؤادي من رواح ولا رشد إذ اغتسلت بالماء من رقة الجلد كيا اشتاق إدريس إلى جنة الخلد حبيب إليه في ملامته رشدي ببثنة فيها قد تعيد وقد تبدي

فقلت له: فيها قضى الله ما ترى فيان كان رشداً حبها أو غواية فيلا وأبيها الخير ما خنت عهدها وما زادها الواشون إلا كرامة أفي الناس أمثالي أحبوا فحالهم وهل هكذا يلقى المحبون مثلها المها جميل أيضاً:

خليلي عوجا اليوم حتى تسلما ف\_إنكما إن عج\_تما لي ساعة ألَّا بها تهم اشفعالي وسلما وبوحا بذكري عند بثنة وانظرا أعوذ بك اللهم إن تشحط النوى وجاور إذ ما مت بيني وبينها عدمتك من حب أما منك راحة ألا أيها الحب المبرح هل ترى هي البدر حسناً والنساء كواكب لقد فيضلت حسناً على النياس مثلما يقولون مسحور يجن بذكرها وأقسم لا أنساك ما ذر شارق ذكرت مقامي ليلة البان قابضا فكدت ولم أملك إليها صبابة

على وهل فيها قصى الله من ردّ فقد كان ما قد كان مني على عمد ولا إلى علم بالذي فعلت بعدي على وما زالت مودتها عندي كحالي أم أحببت من بينهم وحدي لقيت بها أم لم يجد أحد وجدي

على عذبة الأنياب طيبة النشر شكرتكما حتى أغيب في قبري عليها سقاها الله من سائغ القطر أترتاح يوماً أم تهشس إلى ذكري ببثنة في أدنسي حياتي ولا حسشري فيا حبذا موق إذا جاورت قبرى وما بك عنى من توان ولا فتر أخا كلف يغرى بحب كما أغري وشتان ما بين الكواكب والبدر على ألف شهر فضلت ليلة القدر وأقسم ما بي من جنون ولا سحر وما هب آل في ملمَّعة قفر على كف حوراء المدامع كالبدر أهيم وفاض الدمع منى على نحرى

فياليت شعري هل أبيتن ليلة تجيود علينا بالحديث وتارة مصفى لي زمان لو أخير بينه لقلصت: ذروني ساعة وبثينة مفلجة الأنياب لو أن ريقها إذا ما نظمت الشعر في غير ذكرها عزة

خليلي هذا ربع عزة فاعقلا وما كنت أدرى قبل عزة ما الهوى كانى أنادى صخرة حين أعرضت صفوحاً فل القاك إلا بخلية أباحت حمي لم يرعه الناس قبلها فليت قلوصي عند عزة قيدت أريد الثواء عندها وأظنها فا أنصفت أما النساء فبغضت فوالله تم الله ما حل قبلها وما مر من یوم علی کیومها فيا عجباً للقلب كيف اعتراف وإني وتهيامي بعدما لكالمرتجى ظلل الغمامة كلل كانى وإياها سحابة محلل

كليلتنا حتى نرى ساطع الفجر تجود علينا بالرضاب من النغر وبين حياتي خالداً آخر الدهر على غفلة الواشين ثم اقطعوا عمري يداوى به الموتى لقاموا من القبر أبيها أن يطاوعني شعري

قلوصيكما ثم ابكيا حيث حلت ولا موجعات الحيزن حتي تولت من الصم لو تمشي بها العصم زلت فمن مل منها ذلك الوصل ملت وحلت تلاعاً لم تكن قبل حلت بحبل ضعيف غرمنها فضلت إذا ما أطلنا عندها المكث ملت إلى وأما بالنوال فضنت ولا بعدها من خلة حيث حلت وإن عظمت أيام أخرى وجلت وللنفس ليا وطنت كيف ذلت تخليت مسابيننا وتخلت تبوأ منها للمقيل اضمحلت رجاها فلے جاوزتے استھلت

فإن سأل الواشون فيم هجرتها ۱۱- قیس بن ذریح

قال يتغزل بلبني ويصور ندمه لطلاقه إياها:

يقولون لبني فتنة كنت قبلها فطاوعت أعدائي وعاصيت ناصحى وددت وبيــــت الله أنى عــــصيتهم وكلف خوض البحر والبحر زاخر كانى أرى الناس المحبين بعدها فتنكر عيني بعدها كل منظر

١٢- مجنون ليلي

أعد الليالي ليلة بعد ليلة أراني إذا صليت يممت نحوها قصضاها لغيرى وابتلاني بحبها فأنت التي إن شئت أشقيت عيشتي وأنت التي ما من صديق ولا عدى أحبّ من الأساء ما وافق اسمها هي السحر إلا أن للسحر رقية

١٣ - عروة بن حزام

قال يتغزل بعفراء ويشكو ما يلقاه من حبها: خليلي من عليا هلال بن عامر

فقل نفس حر سلیت فتسلت

بخير فلا تندم عليها وطلق وأقررت عين الشامت المتخلق وحملت في رضوانها كل موبق أبيت على أثباج موج مغرق عصارة ماء الحنظل المتفلق ویکره سمعی بعدها کل منطق

وقد عشت دهراً لا أعد اللياليا بوجهي وإن كان المصلى ورائيا فهلا بشيء غير ليلي ابتلاينا وإن شئت بعد الله أنعمت باليا يرى نهضو ما أبقيت إلا رثبي ليا وأشبهه أو كان منه مدانيا وإني لا ألفي لها الدهر راقيا

بصنعاء عوجا اليوم وانتظراني ولا تزهدا في الأجر عندي وأجملا فالمابي السيوم مبتليان أخ وصديق صالح فدذراني بـــعينين إنـــساناهما غـــرقان إلى حاضر الروحاء ثم دعاني بـشحط النوى والبين معترفان تقرب اعینای ثم کلانی بى الصر من عضراء يا فتيان رقاقاً وقلباً دائه الخفقان وعینای من وجد با تکفان من الناس والأنعام يلتقيان ويرعاهماري فللايريان ولا للجبال الراسيات يدان على كبدى من شدة الخفقان وعراف نجد إن هما شفياني وقاما مع العواد يبتدران ولا سلوة إلا وقد سقياني ولا ذخررا نصصحا ولا ألسواني با ضمنت منك الصلوع يدان وعفراء يروم الحشر ملتقيان ومالى والرحن غير ثهان إذا نحن متنا ضمنا كفنان

ألم تعليها أن ليس بالمرخ كله أفي كل يسوم أنست رام بلادها ألا فالملاني بارك الله فيكم ألَّا على عفراء إنكا غدا فيا واشي عفراء دعاني ونظرة أغركما منى قميص لبسته متى ترفعا عنى القميص تبينا وتعترف الحسأ قليلاً وأعظها على كبدي من حب عفراء قرحة فيا ليت كل اثنين بينها هوى فيقضى حبيب من حبيب لبانة تحملت من عفراء ماليس لي به كأن قطاة علقت بجناحها جعلت لعراف اليامة حكمة فقالا: نعم نشفى من الداء كله فے ترکا مے رقیے یعلمانہا وما شفيا الداء الذي بي كله فقالا: شفاك الله والله ما لنا وإنى لأهوى الحشر إذ قيل إنني يكلفني عمي ثمانين نساقة فياليت محيانا جميعاً وليتنا

# الباب الثامن دراسات أدبية تطبيقية

# الباب الثامن الفصل الأول رؤية في نص الشاعر ١- حق وواجب لابن محكان:

#### إضاءة:

قرى الضيف حق وواجب، والضيوف أبناء لرب البيت وزوجته، يرعيانها كما يرعيان أولادهما، ولا تجمعها بهم إلا رابطة الإنسانية، هذا ما يقوله الشاعر بأسلوب يذكرنا بالشعر الجاهلي:

أقول، والضيف محسي ذمامته يا ربة البيت قومي غير صاغرة في ليلة من جمادى ذات أندية لا ينبح الكلب فيها غير واحدة ماذا ترين أندنهم لأرحلنا نصبت قدري لهم والأرض قد لبست وقلت لما غيدوا أوصي قعيدتنا أنا ابن محكان، أخوالي بنو مطر

على الكريم وحق الضيف قد وجبا ضمي إليك رحال القوم والقربا لا يبصر الكلب من ظلمائها الطنبا حتى يلف على خيشومه الذنبا في جانب البيت أم نبني لهم قببا من الصقيع ملاء جدة قشبا غدي بنيك، فلن تلقيهم حقبا أنمى إليهم، وكانوا معشراً نجبا

#### شرح المفردات:

الذمامة: بكسر الذال وفتحها: الذم، يريد: الكريم يخشى أن يذمه الأضياف لتقصير بدر منه. غير صاغرة: غير ذليلة. القرب: مفرده قراب، ما يغمد به السيف، وكان العرب إذا حل بهم الضيف في الجاهلية ضموا إليهم رحله، وبقي معه سلاحه لا يؤخذ منه خوف الغدر به، يريد: خذي رحال ضيوفي وسلاحهم فإنهم عندي في مأمن من الغارة أو الغدر. الأندية:

مفرده ندي: مجلس القوم، وليالي الشتاء تطول مجالسها. الطنب: حبال الخيمة، يريد أن الكلب على شدة بصره لا يرى حبال الخيمة لسواد الظلام. غير واحدة: لا ينبح إلا مرة لشدة البرد. يلف على خيشومه الذنبا: يتقي بردة خيشومه بذنبه. ماذا ترين: يشاور امرأته ويسألها أن تتعرف أحوال ضيوفها فإن كانت إقامتهم طويلة بنى لهم قباباً في جوار بيته، وإن كانوا سيرتحلون سريعاً خلطهم بأهل بيته. القشب: الجديد. الملاء: مفرده ملاءة الثوب والستر.

مفردات للشرح: أنمى إليهم، نُجُب.

الأبيات تصوير لموقف من مواقف الكرم التي ألفنا وصفها في الشعر الجاهلي، وكأنها تقليد حي لمثل هذه المواقف في القصيدة الجاهلية، من حيث البيئة البدوية وعاداتها وقيمها، وإن دل ذلك على شيء، فإنها يدل على قوة أثر التقليد في الشعر العربي، وتواصل القيم العربية عبر التاريخ واتخاذ البادية مثلاً أعلى يحتذى.

أ- المعاني: يستهل الشاعر قصيدته بتصوير محاورة جرت بينه وبين امرأته إثر قدوم أضياف إليه في ليلة ظلماء باردة، لا يبصر فيها الكلب، على قوة بصره حبال الخيمة، ولا يستطيع أن ينبح من البرد إلا مرة واحدة، ثم يواري خيشومه بذنبه اتقاء الصقيع، فيقول لها ملتمساً لا آمراً: احملي رحال أضيافنا، وخذي سلاحهم، فهم عندنا في مأمن من الغارة لها والغدر، والتمسي للضيوف بيتاً مريحاً، فإن تبين لك أنهم راحلون قريباً فاجعلي مبيتهم بيننا، وإن كانت إقامتهم طويلة فانصبي لهم خياماً مجاورة يستريحون بها. وينهض الشاعر إلى أفضل نوقه فيجزرها، وينصب قدره فوق أرض كساها الصقيع ستاراً ناصع البياض، ثم يوصي زوجته أن تكرم أبناءها، والضيف عنده بمنزلته الابن؛ لأنهم ذاهبون وقد لا تراهم بعد سنين، والشاعر يختم أبياته بالفخر بنسبه فقد ورث الكرم عن آبائه، وأخواله بني مطر وهم من بني شيبان ومنهم كرماء ماجدون كمعن بن زائدة وحسبه ذلك فخراً.

ب- الأفكار:

يتكئ الشاعر على معاني شعراء الجاهلية فقد شاع في الشعر الجاهلي محاورة الشعراء لنسائهم، وقد مر بك قول عروة:

أقلى على اللوم يا بنة مالك ونامى وإن لم تشتهى النوم فاسهري

على أن الشاعر هنا يحترس من أن يأمر زوجته، فهو يخاطبها بتهذيب ويظهر لنا أنها كريمة مثله، ألفت إكرام الضيف وحسن وفادته، تستقبل ضيوفها بالبشاشة، وتشيعهم بالإكرام، وفي ذلك إعلاء لشان المرأة، وتعبير عن حسن الوفاق والانسجام بينها وبين زوجها.

والجديد في معاني الكرم عند الشاعر أنه يجسد علاقته بالأضياف فيجعلهم أبناء لزوجته ولو لم تكن تعرفهم أو ترتبط بهم بنسب؛ لأن رابطة الإنسانية تعلو على كل رابطة.

أما حديثه عن برودة الليلة وظلامها، ووصفه القدر، فهو حديث مطروق في الشعر الجاهلي، كذلك اعتزازه بآبائه وأخواله، وفي هذه المعاني لا يتجاوز الشاعر ما قاله القدامي.

ج- العاطفة: وعاطفة الشاعر إنسانية نبيلة تحس من خلالها غنى نفسه، واتساع شعوره الإنساني اتساعاً يوحد فيه بين أبنائه والضيوف وكأن الإنسانية كلها أسرته وهو مسؤول عن سعادتها وراحتها.

وصوره مستمدة من بيئته البدوية القائمة على حياة الرعبي والتنقل، فالليلة باردة يتقي الكلب فيها برودة خيشومه بذنبه، مظلمة لا يبصر فيها الكلب أطناب البيت.

د- الأسلوب: صوغ الأبيات محكم النسيج، فيها الكثير من خصائص القصيدة الجاهلية، ولا عجب أن يتبع مرة سنن الأقدمين ويحاكيهم في الألفاظ والتراكيب وأساليب التعبير، فقد عاش في عصر تم فيه جمع التراث الأدبي من أفواه الرواة، وهو عصر الصحوة العربية إذ تمكنت اللغة العربية من أن تصبح أداة للثقافة والفكر، وواجهت الثقافات الأخرى للأمم المغلوبة فاحتوتها، وأقبل الناس على بعث الماضى المجيد، والاعتزاز بقيمه وتقاليده.

# الباب الثامن الفصل الثاني قراءة في نص ميسون بنت بحدل الحنين إلى البادية

#### إضاءة:

تزوجها معاوية، ونقلها من مضارب عشيرتها بالبادية إلى قصره في الشام ولكنها زهدت بالحضارة، وحنت إلى بساطة العيش في الخيام، حيث مسقط رأسها.

لبيت تخفيق الأرواح فيه أحب إلى من قصر منيف وكلب ينبح الطراق عنبي أحب إليَّ من قط ألوف أحب إلى من لبس الشفوف أحبب إلى من أكل الرغيف أحبب إلى من نقر السدفوف أحب إلى من علج عنيف فحسبى ذاك من وطن شريف

ولــــبس عبــــاءة وتقــــر عينــــي وأكــــل كــــسيرة في كــــسر بيتـــــي وأصبوات الريساح بكسل فسخ وخرق من بنبي عميي نحيف خــشونة عيــشتي في البــدو أشــهي

# شرح المفردات

الأرواح: جمع ريح، منيف: مرتفع، شاهق. الطرق: جمع طارق: الآق ليلاً. الشفوف: جمع شف، وشف الثوب الرقيق. الكسر: الجانب من البيت. الخرق: الكريم السخى. العلج: الرجل الضخم القوي.

### قراءة في نص ميسون بنت بحدل

كانت ميسون ابنة زعيم من زعماء بني كلب، وهي من أكبر القبائل القحطانية التي ثبتت حكم بني أمية، فحاربت القبائل القيسية في مرج راهط وانتصرت عليها، وتعزيزاً لهذه الصلة تزوج معاوية ميسون، ونقلها إلى قصره في الشام، غير أنها ظلت تحن إلى موطنها الأصلي في جنوبي تدمر مضارب قبيلتها، ولم تستهوها حياة المدن، وقد ألفت البداوة وفطرتها وصفاءها.

تقول ميسون: إن بيت الشَّعر الذي تلعب الرياح بأطرافه من كل صوب أحب إليَّ من قصر الخلافة الشاهق، والكلب الذي ينبح القادمين ليلاً أفضل عندي من قط مدلل في بيوت المدنية، والعباءة التي ترتديها البدوية خير من الحرير الشفاف الذي ترتديه المدنيات، وكسرة الخبز أتناولها في شق البيت بالبادية أشهى إلى نفسي من أطيب الطعام في القصور، وغناء الرياح الصافرة في البادية أشهى إلى قلبي من ساع الألحان ومجالس الطرب في البلاط، والبدوي الكريم من أبناء قبيلتي الذي يطعم ضيوفه ويحرم نفسه القوت أحب عندي من المدني الغريب الذي لا همَّ له إلا لذائذ نفسه ولا يحمل من اللطف والوداعة وحسن المعشر ما يحمله ابن البادية، والحياة في موطني على شظفها أطيب عندي من كل جديد في المدن، ولن استبدل بوطني وطناً آخر، وأكرم به من وطن.

تكشف الأبيات عن إحساس هذه المرأة العربية الأصيلة بالاغتراب أو التغرب، وهو شعور نلمحه عند كثير من شعراء بني أمية في هذه الفترة، فقد خرج العرب من جزيرتهم إلى بيئة جديدة لم يألفوها، وانتقل قسم كبير منهم من حياة البداوة بها فيها من قيم وعادات أصلية إلى حياة المدن، بها فيها من قيم مادية ونزعة استهلاكية وميل إلى الترف واللهو والتمتع، وأدى ذلك التحول إلى صراع نفسي بين الفطرة، وعالم المدن المصطنع، والتغرب هو شعور الإنسان بعدم الانسجام مع الوسط الذي يعيش فيه، ورفضه القيم التي تفرضها البيئة الجديدة في مواجهة القيم الموروثة، وقد لاحظت الإحساس بالاغتراب والتغرب واضحاً عند الشعراء الصعاليك، فقد آثروا معاشرة الوحوش والعيش في مجاهل الصحراء حين واجهوا محنة الصراع بين قيمهم وقيم المجتمع المادية من حولهم.

وميسون تعلل تفضيلها حياة البادية بالحنين إلى الوطن غير أن موقفها من الحضارة والمدنية يكشف عها هو أبعد من الحنين، فهي تنشد في وطنها الأصلي قيماً وعادات وشيهاً لم تجدها في حياتها المدنية، فلم تتمكن من الانسجام مع واقعها الجديد.

والمرء يعجب حقاً بموقف هذه البدوية الأصيل من الحضارة المادية، وتمسكها بأصولها بالرغم من ميل المرأة عموما إلى حياة الترف، وما أحوجنا في عصرنا هذا الذي سادت فيه القيم المادية وانحسرت كثير من القيم العربية الأصلية إلى أن نقتدي بها، لنسترد ذاتنا الطبيعية، ونتخلص من براثن المدنية الغربية، وما جرت من مغريات هدفها استغلالنا، وامتصاص طاقاتنا، وأضعاف صمودنا القومي، وقد أثرنا الحياة المدنية، والنزوح من الريف إلى المدن.

والشاعرة تعرض مشاعرها ببساطة متناهية في التعبير تقوم على مقابلات بين شطري كل بيت بين جمال العيش في البادية حيث البراءة والبساطة والصفاء والنبل وحياة المدينة، حيث النزعة المادية والاستهلاك، وتعمد إلى التصوير الحسي الساذج من خلال الكنايات والبديع غير المتكلف ((كسيرة وكسر)).

وصفوة القول: فإنّ أبيات ميسون تمثل رفض العربي لقيم المدنية الفردية، وحنيناً إلى الأصول التي كادت صورتها تبهت بتأثير المدينة الجديدة الوافدة.

# الباب التاسع النثر في عصر بني أمية



# الباب التاسع الفصل الأول الكتابة والكتاب والأدب في العصر الأموي

### أولاً - الكتابة:

تعد الكتابة ضرورة إدارية واجتهاعية وإعلامية لإدارة شؤون الدولة والمجتمع ومن أجل ازدهاره، وقد عرف المجتمع جماعة احترفت التعليم مهنة وصناعة طمعاً بالثواب من الله والأجر من الناس، وشهد العصر الأموي إقبالاً على العلم وتعلم الخط والكتابة في المدن والأنصار والقرى والبادية من خلال المعلمين والكتاب والمؤدبين، وأصبح الناس يعرفون قيمة الكتابة في حفظ المعارف من خلال النسخ للمصاحف الشريفة وغيرها من الشعر، وكان الخط والكتابة من أبرز الموضوعات في هذا العصر يليه تعليم القران الكريم والحديث النبوي الشريف والسير والمغازي والأخبار والأيام والأنساب والأشعار.

وقد كان تدوين القرآن الكريم وجمعه وترتيبه، وتوحيد نسخته في زمن الخلفاء الراشدين حجر الأساس للحركة العلمية عند العرب، وقد كانت أبرز ميادين المعرفة عند العرب المسلمين في العصر الأموي المعارف الإسلامية متمثلة بعلوم القرآن الكريم وعلوم الحديث النبوي الشريف يتداولها الصحابة، وقد مرت الحركة العلمية بمراحل عدة:

- ١ الرواية الشفوية والحفظ.
- ٢ الجمع والاستقصاء والتدوين.
- ٣- الفهم والتفسير والاستيعاب.
- ٤ التحليل والدرس والاستنباط.
- أ- ففي مجال القرآن الكريم نهض علم التفسير أم العلوم القرآنية معتمداً على النقل عن الرسول وعلى النقل العرب القائم على معرفة اللغة والبلاغة والإعراب

وعلم أسباب النزول للآيات القرآنية، وعلم المكي والمدني وعلم الناسخ والمنسوخ وعلم غريب القرآن وعلم الرسم القرآني، وعلم القراءات، وفي مجال الحديث النبوي الشريف أفتى عمر بن عبد العزيز في زمن خلافته بتدوينه بعد خلاف دام تسعين عاماً على تدوينه، وبرزت علوم جديدة تابعة له من قبل علم رجال الحديث وعلم الجرح والتعديل وعلم غريب الحديث وعلم مختلف الحديث وعلم علل الحديث وعلم ناسخ الحديث ومنسوخة، ودون الفقه بأصوله الأربعة (القرآن الكريم، الحديث الشريف، الإجماع، القياس).

ب- وفي مجال المعارف العربية متمثلة بنشأة علم النحو وتطوره والتدوين الأدبي للشعر
 والرسائل والخطب والأمثال، وغيرها من فنون النثر.

ج- علوم اللغة متمثلة بجمع الألفاظ العربية من مصادرها وتفسير هذه الألفاظ دون ترتيب.

د- علم التاريخ متمثلاً بأيام العرب والأنساب والفضائل والمثالب والسير والمعازي والبحوث والفتوح وتواريخ الأمم القديمة، وتعد السيرة النبوية المشرفة من أقدم أشكال التدوين التاريخي عند العرب المسلمين.

لقد عرف العرب الكتابة منذ العصر الجاهلي لتوافر الحاجة إليها، إذ كانوا يحتاجون إليها في كتابة العهود ومواثيق الأحلاف وصكوك التعامل والتبادل التجاري، وفي كتابة الرسائل، وغير ذلك. وقد أشار القرآن الكريم في أكثر من موضع إلى القلم والكتابة نحو قوله تعالى: ﴿ن وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ [سورة القلم: ١]. وكذلك نجد في الشعر الجاهلي ما يدل على معرفة الجاهليين بالكتابة، إلا أن الكتابة لم تكن شائعة عصرئذ، إذ كان جل العرب على الأمية، وكانت الكتابة منتشرة في البيئات الحضرية أكثر من انتشارها في البيئات البدوية.

وبقيام الدولة الإسلامية ازدادت الحاجة إلى الكتابة لتلبية متطلبات الدين الجديد، وانصر فت طائفة من كتاب الرسول إلى كتابة الوحي، في حين عُني آخرون بكتابة الرسائل، وقد ذكرنا أن الكتابة في تلك الحقبة كانت بسيطة موجزة بعيدة عن التعقيد والزخرف.

فلم جاء العصر الأموي تعقدت الحياة وتطور المجتمع الإسلامي واتسعت رقعة الدولة فوجدت الحاجة إلى إنشاء الدواوين. وكان إنشاؤها قد بدأ في عهد عمر بن الخطاب رضي الله

عنه الذي أنشأ ديوان العطاء، فلما جاء الأمويون أوجدوا دواوين أخرى كديوان الرسائل وديوان الجيش وديوان الخاتم.

ورافق إنشاء الدواوين بدء حركة التدوين، فجمعت طائفة من الأخبار والسير والأشعار، وكتبت رسائل من موضوعات شتى.

وقد ظهر في عصر بني أمية كتاب احترفوا صنعة الكتابة، وكان لكل خليفة ولكل وال كتابه. وكان ديوان الخراج يكتب أول الأمر بلغة الدولة التي كانت قائمة قبل الفتح، فكان يكتب بالعراق بالفارسية، وبالشام بالرومية، وكان يتولاه الموالي من الفرس والروم وغيرهم، وفي عهد عبد الملك بن مروان عرب هذا الديوان.

أما ديوان الرسائل فكانت لغته العربية منذ إنشائه، وكان يقوم عليه كتاب من العرب أو من الموالي الذين أجادوا العربية. ومن الكتاب المبرزين في ذلك العصر (عمرو بن نافع) كاتب عبيد الله بن زياد، (وجناح) كاتب الوليد بن عبد الملك، و(عبد الحميد الأصغر) كاتب سليان بن عبد الملك، و(الليث بن رقية) كاتب عمر بن عبد العزيز، و(سالم) مولى هشام بن عبد الملك، و(عبد الحميد الكاتب) كاتب مروان بن محمد آخر خلفاء بنى أمية وهو أشهرهم.

كانت الكتابة تجري أول الأمر على السنن الذي كانت عليه في صدر الإسلام من حيث توخي البساطة والإيجاز ومجانبة التنميق والزخرف، ولكن تطور الحياة الاجتهاعية والعقلية من جانب، وتولي الموالي من الفرس خاصة – مقاليد الكتابة من جانب آخر، كل ذلك أدى إلى تطور فن الترسل وتعقد أدواته، وقد تأثر الكتاب الموالي بمناهج الكتابة وأساليب التعبير في لغاتهم الأصلية، فظهرت في طرائقهم الكتابية سهات لم تعرفها الكتابة العربية من قبل، ومن ذلك إطالة الرسائل والتكرار والترادف والإسراف في التنميق والصنعة.

وأول من عرف بإطالة الرسائل عمر وبن نافع كاتب عبيد الله بن زياد، ولم يكن ابن زياد راضياً عن طريقته الكتابية التي تغاير ما ألفه العرب. ثم جاء سالم كاتب هشام بن عبد الملك فنهض بفن الكتابة الديوانية، ويقال: إنه كان ملماً باللغة اليونانية وإن ما أوجده من سات جديدة في الكتابة العربية مرده إلى تأثره بتلك اللغة، وهو قول يفتقر إلى ما يؤيده، ولم يصلنا من رسائل سالم إلا رسالة كتبها على لسان هشام إلى خالد القسري عامله على العراق.

وعلى يد سالم هذا تخرج عبد الحميد الكاتب، وهو يمت إليه بصلة القربى، وكان عبد الحميد مولى العلاء بن وهب القرشي، وهو فارسي الأصل، وكان في أول أمره يتنقل في البلدان ويعلم الصبيان في الكتاتيب، ثم التحق بديوان الرسائل بدمشق في عهد هشام بن عبد الملك وتخرج على يد زوج أخته سالم في فن الترسل.

وقد اتصل بمروان بن محمد منذ عهد هشام وكتب له، فلها صارت الخلافة إليه اتخذه كاتباً لرسائله، ولازمه عبد الحميد حتى آخر أيامه وأبى أن يتخلى عنه يـوم أحـيط بـه فقتل معـه، وتذهب رواية أخرى إلى أنه توارى عند صديقه ابن المقفع، ثم عثر عليه فقتل، وعـلى يـد عبـد الحميد تطور فن الترسل وبلغ غاية بعيدة من النضج، وجمهور الباحثين على أن الكتابة الفنية إنها وجدت على يده، ولهذا قيل: «فتحت الرسائل بعبد الحميد وختمـت بـابن العميـد» وقـد انتهت إلينا طائفة من رسائله القصرة والمطولة وتوقيعاته.

#### وأبرز ما تتسم به كتابة عبد الحميد:

- ١ إطالة التحميدات في صدور الرسائل.
  - ٢ والإكثار من الترادف.
  - ٣- والعناية بالتصوير الفني.
  - ٤ العناية بالجانب الموسيقي.
  - ٥ اختيار الألفاظ والتوازن بين الجمل.
    - ٦- والإتيان بالسجع أحياناً.
    - ٧- الإسراف في استعمال صيغة الحال.
- ٨- البعد عن البساطة والعفوية اللتين عُهدتا في الكتابة العربية من قبل.
  - ٩ الجهد والتكلف.
  - ١٠ الإسراف في تنميق رسائله وزخرفتها بألوان الصنعة.

وازداد الاهتهام بالكتابة في هذا العصر بعد تعقد الحياة وتكاثر المشكلات وتحضر العرب واقتباسهم من النظم الموجودة عند الأمم الأخرى.

#### وقد انقسمت الثقافة في هذا العصر إلى ثلاثة تيارات:

١- التيار العربي الجاهلي: كان يتمثل في أشعار العرب وأيامهم.

٢- التيار الإسلامي: يتمثل بتسجيل تاريخ الإسلام وسيرة الرسول وغزواته وسير
 الخلفاء والفتوح والأحزاب السياسية التي سجلت نظرياتها في الحكم.

٣- تيار أجنبي: يتمثل ثقافة الأمم المفتوحة ونظمها السياسية والاجتهاعية، فقد اتخذ عمر بن الخطاب ديوان العطاء والجيش، وطلب خالد بن يزيد بن معاوية ترجمة كتب الطب، وألف العرب كتباً في مختلف الموضوعات، واعتمدوا صيغ الجهال الفني في سكب العبارات واختلطت في نهاية هذا العصر الثقافة العربية بالثقافة الدينية والثقافة الأجنبية المترجمة التي سيقطف ثهارها خلفاء العصر العباسي.

## ثانياً - الكتاب:

#### ١- دور عبد الحميد الكاتب في تطور فن الكتابة:

يروى أن عبد الحميد من أصل فارسي من الأنبار، انتقل إلى ديوان الرسائل في دمشق بعد أن كان معلماً في الكتاتيب، عمل لدى هشام واتصل بمروان بن محمد الذي ولاه على ديوانه عندما أصبح خليفة، وقد قتل عبد الحميد مع نهاية الخلافة الأموية بعد أن ألقى القبض عليه أبو العباس السفاح، يعد عبد الحميد أبلغ كتاب الدواوين، فقد فتحت الرسائل بسه وختمت بابن العميد، سهل طرق البلاغة واستخدم التحميدات، فصيح اللسان قوي التعبير والبيان فخم العبارة واسع الثقافة، تأثر بالأدب الفارسي واليوناني وتمثل الثقافة العربية، تتميز فنية نثره بجودة التقسيم ودقة المنطق والطباق والمقابلات والصور والاستعارات والترادف الموسيقي والإيقاع الصوتي.

٢- دور ابن المقفع: يعد عبد الله بن المقفع من الكتاب البارزين الذين ما تزال ثقافتهم يقتبس منها في أدبنا وفي الآداب الأجنبية، فقد كان والده فارسياً مجوسياً (مانوياً) تبعه ابنه، وقد كان هذا الولد فصيحاً بليغاً كتب لعمر بن هبيرة ولابنه يزيد، ثم لعيسى بن علي عم المنصور، وأسلم على يديه وتسمى بـ: عبد الله وبقي في خدمته حتى

قتله سفيان بن معاوية والي البصرة من قبل المنصور. لقب والده بالمقفع لاختلاسه مالاً فضربه الحجاج حتى تقفعت يده، وترجع أهمية ابن المقفع لترجمته لكتب (مزدك)، وسير الملوك، وأنظمة الملك، وسيرة أنوشروان، ومقولات أرسطو، وكليلة ودمنة، والأدب الكبير، والأدب الصغير. تميز بالفصاحة والبلاغة وقوة الحجة ووضوح الأسلوب والبعد عن التعقيد والنفور من الإغراب والتوعر في الألفاظ.

# الباب التاسع الفصل الثاني تنوع الفنون النثرية

تطور فن النثر عمّا كان عليه في الجاهلية بفضل نزول القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف، وما نتج عنهما من دراسات جاءت لتفسر وتوضح وتبين ما في هذين الكتابين، ونشأ تبعاً لذلك فنون نثرية جديدة وتطورت فنون نثرية أخرى كانت موجودة في الجاهلية، وتابع الأدباء الفنون النثرية والشعرية والرجز فكتبوا في (المناظرات، الأمثال، الحكم، القصص، الحكايات، الوصايا، المواعظ، الرسائل، الوصف، الأدعية، المحاورات، العهود، الأجوبة، التوقيعات، السيرة، الأحاديث الشعبية، القصة، والشعر والرجز).

وللأدب في العصر الأموي ميزات استحدثت وجودها من العوامل السياسية والاجتماعية والخضارية التي طبعت العصر بطابعها، ولئن كان النشر الفني في العصر الأموي قد أدرك مكانة رفيعة، لا تقل شأناً عن مكانة الشعر، فإن ذلك نتيجة حتمية لارتقاء الأسلوب الأدبي وتشعب مساراته ومداراته، وتنوع سياقاته ودلالاته، ولاسيما في الخطابة والترسل، حيث شهدت الخطابة ارتقاءً نوعياً واهتماماً فنياً، دعت إليها الحاجة إلى الخطابة، بغية تثبيت أركان الملك الأموي، في غالب مناحيه، أو تعبيراً عن صوت المعارضة التي عمدت إلى زعزعة تلك الأركان والردّ عليها.

كذلك، بلغت الرسائل على أنواعها السياسية، والدينية والاجتهاعية مرحلة بالغة الأهمية في تنميق العبارة، وتدبيج الأفكار، وصقل الألفاظ، بها يتلاءم مع أهدافها المرسومة لها، ولا غرو أن يتخللها جمالياً وفنياً، فصاحة ناصعة، وبلاغة بينة تنأى بها عن المغالطة والغموض، حتى غدت المنافسة بين الكتاب ميداناً رحباً للتنافس الأدبي في حسن الأداء، وأضحى الكاتب نفسه حاجة ضرورية لأهل الحكم والولاية، ولاسيها بعد تعريب الدواوين وجعلها في أيدي كتاب

عرب، بعد أن تشاركهم في الكتابة أناس من جنسيات غير عربية حملوا خبرتهم إلى الديوان العربي فاستوظفوا فيه استغلالاً لهذه الخبرة واستفادة من معارفهم في هذا المجال.

كل ذلك جعل كتابة الرسائل فناً أدبياً راقياً لا يمكن تجاهله. وبالتالي غدت قراءة الرسائل متعة أدبية، ورحلة في آفاق الإبداع الفني. هذا وإن النشاط الأدبي الذي شهده العصر الأموي يعود في أساسه إلى أسباب متعددة لعل من أبرزها:

۱ - اهتمام الحاكم وسعيه إلى تقريب العلماء والأدباء ومشاركتهم في مناقشة قيضايا الأدب والفكر.

٢ - وتكريم البارزين منهم وتقريبهم إليه.

٣- الحرية التعبيرية التي كانوا يتمتعون بها مما شكل مناخاً أدبياً كان للحاكم فيه دور لا
 يقل شأواً عن دوره السياسي في إدارة البلاد والعباد.

إن العصر الأموي كان عصر ثقافة رفيعة، وذوق أدبي راق اتصف بها الأمير والوالي والقائد، وغير قليل من أهل العلم والرأي، فاتخذ التعبير لديهم أساليب متنوعة، متآلفة في الجودة والبراعة، فبرزت أسهاء في رحاب هذا الفن، كان لها أثرها البارز في الارتقاء بالنثر إلى مستوى النموذج الذي يحتذى به، فكان الخطباء، والشعراء، والكتاب أعلام هذه المرحلة في تاريخنا الأدبي.

# الباب العاشر الخطابة في العصر الأموي



#### مقدمة

نهضت الخطابة في العصر الأموي لدواع اجتهاعية وسياسية، ولكون الإسلام قد أوجب خطبة الجمعة وسنّ خطب الأعياد والخسوف والكسوف، فقد تطور هذا الفن وتفشى فشواً عظياً، وحفلت به النوادي وحفلت فيها المجالس والقصور وأماكن القضاء؛ إذ كان الخلفاء والقادة يعتمدون عليها اعتهاداً كبيراً في إيصال ما يريدون إيصاله، وزاد من أهمية الخطابة انتشار الأحزاب السياسية والفرق والثورات التي تحاول إثبات أحقية الخلافة لفئة دون فئة.

# الباب العاشر الفصل الأول أنواع الخطابة وخصائصها في العصر الأموي

#### أ- مقدمة:

كانت الجهاعات التي تناوئ الأمويين ترى أن بني أمية لا يصلحون للخلافة ولا لحكم المسلمين، فنددوا بالحكام وظلمهم وتنكبهم عن الجادة والتقصير في تنفيذ أحكام الشريعة، وهذه النزعة في الواقع متشحة برداء السياسة؛ لأنها تدور وتهدف إلى تغيير الأوضاع وقلب نظام الحكم والخروج على الحكام، والذي جعلنا نميِّز هذا اللون عن قسيمه السياسي اصطباغها بالصيغة الدينية ولباسها ثوب الدين وتأثيرها في النفوس وامتلاكها الأفئدة، وصدورها عن أناس لهم نزعات دينية قوية متمكنة من نفوسهم، كما يشيع في هذه الخطب ذم الدنيا والتحذير من غرورها ومفاتنها وتوجيه النفوس إلى الآخرة ونعيمها، وغير ذلك من الأفكار الدينية التي تطمئن لها النفوس إلى الآخرة وتروق لها المشاعر وتخبت لها القلوب.

وكان خطباء هذا اللون يلتزمون الحمد في أول الخطبة والصلاة والسلام على النبي ركثرة الاستشهاد بالقرآن الكريم والاقتباس منه، حتى أن بعضها كان كله قرآناً كخطبة

مصعب بن الزبير، وهذا النوع أفاد الخطابة من ناحية التفكير العميق المنظم ومن ناحية التعبير الدقيق الواضح، وخير ما يمثل هذا النوع خطب الخوارج ورجال آل البيت والزبيريين.

وعرف العصر الأموي أنواع الخطابة التي كانت شائعة في صدر الإسلام، إضافة إلى أنواع جديدة أوجدها تطور الخياة الفكرية والأحداث السياسية والاجتهاعية وظهور الفرق الدينية والكلامية، وللخطابة في هذا العصر أنواع:

#### ١- الخطابة الدينية:

وهي تلك الخطب التي كانت تلقى في المساجد أيام الجمع وفي الأعياد، وكان الوعظ غالباً على هذه الخطب، إلا أنها لم تكن تخلو أحياناً من التعرض للجوانب السياسية.

وثمة خطب كان يلقيها الزهاد بين أيدي الخلفاء والولاة لتزهيدهم في الدنيا، وقد أطلق عليها لفظ المقامات. ومن ألوان الخطابة الدينية الخطب المتصلة بعقائد المتكلمين، وقد شهد العصر الأموي ظهور أوائل الفرق الكلامية المرجئة والقدرية والمعتزلة والجبرية، وكان لكل من هذه الفرق من يروجون لعقائدها ويجادلون خصومها، وكثيراً ما كانت المناظرات تقوم بين هؤلاء، كل يُدلي بحجته وأدلته، فارتقى بذلك فن المناظرة، وهو فن لم يعرفه العرب قبل، وفي حين كانت ضروب الخطابة الأخرى قوامها العناصر العاطفية كان قوام المناظرات العناصر العقلية المنطقية.

وقد بلغ هذا الفن غايته في العصر العباسي، وقد نالت هذه الخطابة حظاً وافراً من الازدهار والنهاء في عصر بني أمية وإن لم تضارع الخطابة السياسية، ومرد ازدهارها إلى دواع شتى منها ظهور الفرق الدينية، وقد اكتسى حزبا الخوارج والشيعة مع الزمن ثوباً دينياً بعد أن كانا حزبين سياسين، وهذه الفرق كانت تستعين بخطبائها في الدعوة إلى مبادئها والرد على خصومها، وكثيراً ما كانت المناظرات تقوم بين الفريقين المتنازعين.

ومما ساعد على نمو الخطابة الدينية كذلك حركة الزهد التي شهدها العصر الأموي، فقد ظهر في ذلك العصر جماعة من الزهاد وجهوا همهم إلى وعظ الناس وصدهم عن التهالك على ملاذ الدنيا، وكان ظهور حركة الزهد رداً على انغهاس عامة الناس في الشهوات، ولاسيها أولئك الذين أفاءت عليهم الفتوح أو التجارة المال الكثير، وكان في مقدمة الوعاظ الحسن

البصري الذي نذر نفسه لهداية القوم وتزهيدهم في الدنيا الفانية بمواعظ بلغت الغاية في بلاغتها وقوة أثرها.

وإلى جانب القصاص الذين كانوا يرافقون الحملات الغازية لحث الجند على الاستبسال في القتال وجدت جماعة أخرى من القصاص تلازم المساجد، وتقوم بسرد القصص الديني وتفسير القرآن الكريم تفسيراً ممزوجاً بقصص الأنبياء وأخبار الأمم القديمة، وكان بعضهم يجنح إلى المبالغة والتزيد كي يستميلوا الناس إلى قصصهم، ويضاف إلى هذه الأنواع من الخطابة الدينية تلك الخطب التي كانت تلقى في المساجد أيام الجمع وفي الأعياد، وكان الوعظ غالباً على هذه الخطب، إلا أنها لم تكن تخلو أحياناً من التعرض للجوانب السياسية.

- خصائص الخطابة الدينية في هذا العصر:

ومن خصائص الخطابة الدينية في هذا العصر:

١ - ترك الحواشي من الكلام.

٢ - الجزالة في الألفاظ.

٣- الاقتباس من القرآن والحديث.

٤ - الأسلوب القرآني في القصص والجدل والتمثيل.

# ٢- الخطابة السياسية:

في مقدمة الأنواع الخطابية التي ازدهرت عصر ئذ الخطابة السياسية، وقد توافرت جملة من العوامل لازدهارها من ذلك الصراع على الحكم، فإن استئثار بني أمية بالحكم وجعله وراثياً بعد أن كان شورياً أثارا معارضةً عنيفة من قبل فئات سياسية مناوئة للحكم الأموي وأبرزها: الحزب الخارجي، الحزب الشيعي، والحزب الربيري، فضلاً عن نشوب ثورات تتوخّى القضاء على الحكم الأموي كثورة ابن الأشعث وثورة ابن المهلب.

أدت وفرة الأحداث والصراع بين الأحزاب السياسية إلى ازدهار الخطابة السياسية ازدهاراً لم تشهد نظيره في أي من العصور، إذ كان لها الشأن الأول في استهالة الأنصار ومقارعة الخصوم وإرهاب الثائرين وتشجيع المناضلين، وعرض حجج كل من الأحزاب المصطرعة ومناظرة أعدائهم.

وظهر من خطباء الخوارج: قطري بن الفجاءة، أبو حمزة الخارجي، وزيد بن جندب الأزرقي، عمران بن حطّان، وظهر من خطباء الشيعة: الحسين بن أبي طالب، زيد بن علي، المختار الثقفي.

وظهر من الخطباء الأمويين: خالد القصري، يوسف بن عمر سعيد بن العاص، وظهر من الخطباء الزبيريين: عبد الله بن الزبير.

#### ٣- الخطب الحربية:

ويتصل بالخطابة السياسية الخطب الحربية، فقد استدعت حركة الفتح الإسلامي التي بلغت مداها الأقصى في عصر بني أمية وجود خطباء يذكون وقود الحماسة في نفوس المقاتلة، ويخضّونهم على مجاهدة أعدائهم، وكان قادة الجيوش في الغالب ممن يجيدون الخطابة، ومن هذا القبيل وخطب ولاة خراسان في تحريضهم الجند على القتال إبان الفتوح فيها وراء النهر كخطب قتيبة بن مسلم ويزيد بن المهلب وأسد بن عبد الله القسري وغيرهم.

## ٤- خطب القصص:

وثمة ضرب من هذه الخطب تختلط فيه المعاني السياسية بالمعاني الدينية هو القصص، فكان القصاص يرافقون الجيوش الغازية ويثيرون الحمية في النفوس عن طريق التمثل بالآيات القرآنية التي تحث على الجهاد، وتذكير المجاهدين بها ينتظرهم عند الله من الثواب العظيم، وربها استعانوا بأخبار فرسان العرب القدامي لتحقيق هذه الغاية.

### ٥ ـ الخطابة الحفلية:

والمراد بالخطابة الحفلية الخطب التي كانت تُلقى في المحافل والمجالس والأسواق لغرض من الأغراض المتصلة بالحياة الاجتماعية كالمفاخرة والتهنئة والتعزية والتكريم والشكوى وعقد النكاح وإصلاح ذات البين ونحو ذلك.

وقد حظيت هذه الخطب بقسط وافر من النهاء والارتقاء في العصر الأموي لتوافر دواعيها، فكانت الوفود تقدم على الولاة والخلفاء، ويقوم خطباؤها فيلقون الخطب بين يدي الوالي والخليفة في الغرض الذي قدموا من أجله، وقد ترعرعت هذه الخطبة بسبب انتشار الوفود التي تأتي إلى الخلفاء أو الأمراء مهنئة أو معزية أو لحاجة من الحاجات، وكان معاوية وعبد

الملك يستقبلان الوفود، فقد قدم على معاوية النجاد وعمرو بن سعيد الأشدق، وممن وفدوا على عبد الملك سعيد بن عمرو والهيشم بن الأسود بن العريان، ولم يكن خليفة من الخلفاء يتولّى الخلافة إلا قدمت عليه الوفود.

#### ٦- خطب التفاخر؛

وربها اجتمع في مجلس واحد خطباء من قبائل شتى فيجري بينهم التفاخر بقبائلهم والإشادة بمآثرها، وقد شهد العصر الأموي استعار نار العصبية القبلية على نحو لم تعرفه العصور السابقة، وأدى استعارها إلى نمو الشعر القبلي واتساع نطاقه من جانب وإلى كثرة المفاخرات القبلية من جانب آخر، ولاسيها بين خطباء العدنانية والقحطانية، ومما يلفت النظر في ذلك انتقال مراكز النشاط الأدبي من البوادي إلى الحواضر والأمصار المحدثة التي ازدهمت بأفواج المهاجرين إليها من شتى قبائل العرب، فأدى ذلك إلى وقوع المفاخرات بين خطباء تلك القبائل في تلك الحواضر فضلاً عها قام بين شعرائها من مناقضات.

وقد ظلت الخطابة الحفلية التي كانت معروفة من قبل قائمة في العصر الأموي كخطب الإملاك وخطب إصلاح ذات البين وخطب التعزية وغيرها.

# ب- القيمة الفنية للخطابة في العصر الأموي:

اعتمد الخطباء في خطبهم على:

١ \_ استخدام النزعة الدينية.

٢ \_ الاتكاء على معاني القرآن والأحاديث النبوية.

٣ ـ توظيف العاطفة الدينية والحزبية.

٤ - الإكثار من أساليب التهديد والتوبيخ والوعيد والإنذار.

٥ \_ اتخاذ الحجة والجدل وسيلة لإقناع الخصم.

٦ \_ الاعتباد على الألفاظ المنغمة والتراكيب المموسقة (السجع).

٧ - الإيجاز والإجمال في توصيل الغرض من الخطبة.

# الباب العاشر الفصل الثاني نماذج من الخطابة الدينية في العصر الأموي

# أ- خطبة مصعب بن الزبير لما قدم العراق:

١- الخطبة: لما قدم مصعب بن الزبير إلى العراق والياً عليها من قبل أخيه عبد الله بن الزبير صعد المنبر، ثم قال:

(بسم الله الرحمن الرحيم: ﴿طسم، تِلْكَ آَيَاتُ الْكِتَابِ الْبِينِ، نَتْلُوا عَلَيْكَ مِنْ نَبَا مُوسَى وَفِرْعَوْنَ بِالْحُقِّ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعاً يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [سورة القصص: ١-٤] وأشار بيده نحو الشام، ثم قال: ﴿وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمْ الْوَارِثِينَ ﴾ [سورة القصص: ٥] وأشار بيده نحو الحجاز، ثم قال: ﴿وَنُمكِّنَ لُهُمْ فِي الْأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَخْذَرُونَ ﴾ [سورة القصص: ٦] وأشار بيده نحو الحجاز، ثم قال: ﴿وَنُمكِّنَ لُهُمْ فِي اللَّذِينَ الْمَدِينَ وَنُويَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَخْذَرُونَ ﴾ [سورة القصص: ٢] وأشار بيده نحو العراق، ثم نزل).

#### ٢- تحليل الخطبة:

أولاً: يلاحظ أنه اعتمد على القرآن الكريم وتلا الآيات من مطلع سورة القصص، واعتبر عندما تلا آيات نبأ موسى وفرعون وأشار إلى الشام أنه يقصد بذلك حكم الأمويين مع الإشارة إلى مظالمهم.

ثانياً: اعتبر أن أهل الحجاز كانوا مستضعفين مظلومين من قبل الحكم الأموي فنصرهم الله ومنَّ عليهم بالتمكين في الأرض من خلافة عبد الله بن الزبير.

# ب- خطبة الحسين بن علي رضي الله عنهما قبل استشهاده:

قال بعد أن حمد الله وأثنى عليه:

(أيها الناس: إن رسول الله والله والله والله والعدوان، فلم يغيِّر عليه بفعل ولا قول كان خالفاً لسنة رسول الله والعدوان، فلم يغيِّر عليه بفعل ولا قول كان حقاً على الله أن يدخله مدخله، ألا وإن هؤلاء قد لزموا طاعة الشيطان وتركوا طاعة الرحمن وأظهروا الفساد وعطلوا الحدود واستأثروا بالفيء وأحلوا حرام الله وحرموا حلاله، وأنا أحق من غيري قد أتتني كتبكم وقدمت على رسلكم ببيعتكم لا تسلموني ولا تخذلوني، فإن تممتم على بيعتكم تصيبوا رشدكم وأنا الحسين بن على وابن فاطمة بنت رسول الله والله الله على أسوة.

وإن لم تفعلوا ونقضتم عهدكم وخلعتم بيعتي من أعناقكم فلعمري ما هي لكم بنكر لقد فعلتموها بأبي وأخي وابن عمي مسلم والمغرور من اغتر بكم فحظكم أخطأتم ونصيبكم ضيعتم، ومن نكث فإنها ينكث على نفسه وسيعنى الله عنكم والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته).

#### المفردات اللغوية:

الفيء: الخراج. لا تسلموني: لا تمكنوا مني العدو. ينكر: منكر. مسلم: يريد أنهم خذلوا علياً والحسن وأخذوا مسلم بن عقيل بن أبي طالب.

### - تحليل خطبة الحسين رضي الله عنه

في هذه الخطبة يعلِّل سيدنا الحسين خروجه إلى العراق وتضمنت الخطبة عدة أفكار:

أولاً: تعليل الخروج على حاكم نكث بعهد الله واستحل محارم الله وخالف سنة رسول الله ﷺ؛ لأنه في هذا الحال لم يبق من الإسلام شيئاً.

ثانياً: إن هذا الفريق من الحكام لزموا طاعة الشيطان وتركوا طاعة الرحمن فأعلن عن أحقيته بالخلافة.

ثالثاً: يقرع من ادّعوا أنهم أتباعه وهم الذين أرسلوا له بالبيعة ودعوا إلى العراق، وأنهم إن خذلوه وأسلموه لعدوه وعدوهم فليس الأمر بمستغرب، فلقد خذلوا أباه وأخاه من قبله وإن هم نقضوا بيعته بخذلانه فعليهم الإثم، والله يغنيه عنهم.

## ج- خطب أبي حمزة الشاري:

خطب في مكة المكرمة قائلاً:

(يا أهل مكة تعيرونني بأصحابي تزعمون أنهم شباب، وهل كان أصحاب رسول الله الله شباباً نعم الشباب مكتهلين عمية عن الشر أعينهم بطيئة عن الباطل أرجلهم، قد نظر الله إليهم في آناء الليل منثنية أصلابهم بمثاني القرآن إذا مر أحدهم بآية فيها ذكر الجنة بكى شوقاً إليها، وإذا مر بآية فيها ذكر الخار شهق شهقة كأن زفير جهنم في أذنيه قد وصلوا كلال ليلهم بكلال نهارهم أنضاء عبادة قد أكلت الأرض جباههم وأيديهم وركبهم مصفرة ألوانهم ناحلة أجسامهم من كثرة الصيام وطول القيام، مستقلون لذلك في جنب الله موفون بعهد الله مستنجزون لوعد الله حتى إذا رأوا سهام العدو قد فوقت ورماحه قد أشرعت وسيوفه قد انتضيت وبرقت ورعدت الكتيبة بصواعق الموت استهانوا بوعيد الكتيبة لوعد الله، فمضى الشاب منهم قدماً حتى تختلف رجلاه على عنق فرسه، وقد رملت محاسن وجهه بالدماء وعفروا وجهه بالثرى وأسرع إليه سباع الأرض وانحطت عليه طير الساء فكم من مقلة في منقار طير طالما بكى صاحبها من خشية الله، وكم من كف بانت عن معصمها طالما اعتمد عليها صاحبها في سجوده، وكم من خد عتيق وجبين رقيق قد فلق بعمد الحديد رحمة الله على على الله الأبدان وأدخل أرواحها الجنان.

### المفردات اللغوية،

عمية: مؤنث العمي وهو الأعمى.أنضاء: جمع نضو المهزول. فوقت السهام: أعدت للرمي. أشرعت الرماح: سددت. انتضيت السيوف: استلت من أغهادها. عفر بالثرى: مرغ بالتراب. بانت: انفصلت. العتيق: الجميل أو النبيل.

#### - تحليل الخطبة:

أولاً: الرد على أهل مكة الذين عابوا أصحاب أبي حمزة.

ثانياً: حوت الخطبة شرحاً لمناقب أتباع أبي حمزة، وأبرز هذه الصفات:

١ - كثرة الصلاة بالوقوف بين يدي الله ليلاً.

- ٢ شدة مخافتهم من الله وتدبرهم لآيات القرآن.
  - ٣- جهدهم المتواصل في طاعة الله ليل نهار.
- ٤ الوفاء بعهد الله والثقة بنصره وإنجاز وعده لهم.

#### د- خطبة عبد الملك بن مروان:

ومن الخطب الدينية في هذا العصر خطبة عبد الملك بن مروان حيث صعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه وصلى على نبيه، ثم قال:

(أيها الناس إن الحرب صعبة مرة وإن السلم أمن ومسرة، وقد زبنتنا الحرب وزبناها فعرفناها وألفناها فنحن بنوها وهي أمنا.

أيها الناس فاستقيموا على الهدى ودعوا الأهواء المردية وتجنبوا فراق جماعات المسلمين، ولا تكلفونا أعمال المهاجرين الأولين وأنتم لا تعملون أعمالهم، ولا أظنكم تردادون بعد الموعظة إلا شراً ولا نزداد بعد الإعذار إليكم والحجة عليكم إلا عقوبة، فمن شاء منكم أن يعود بعد لمثلها فليعد).

#### هـ- خطبة واصل بن عطاء المخزومي: الشهيرة التي تجنب فيها حرف الراء

#### - نص الخطبة:

(الحمد لله القديم بلا غاية، والباقي بلا نهاية، الذي علا في دنوه، ودنا في علوه، فلا يحويه زمان، ولا يحيط به مكان، ولا يؤوده حفظ ما خلق، ولم يخلقه على مثال سبق، بل أنشأه ابتداعاً، وعد له اصطناعاً، فأحسن كل شيء خلقه وتم مشيئته، وأوضح حكمته، فدل على ألوهيته، فسبحانه لا معقب لحكمه، ولا دافع لقضائه، تواضع كل شيء لعظمته، وذل كل شيء لسلطانه، ووسع كل شيء فضله، لا يعزب عنه مثقال حبة وهو السميع العليم، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا مثيل له، إلها تقدست أساؤه وعظمت آلاؤه، علا عن صفات كل مخلوق، وتنزه عن شبه كل مصنوع، فلا تبلغه الأوهام، ولا تحيط به العقول ولا الأفهام، يُعصى فيحلم، ويدعى فيسمع، ويقبل التوبة عن عباده، ويعفو عن السيئات ويعلم ما يفعلون، وأشهد شهادة حق، وقول صدق، بإخلاص نية، وصدق طوية، أن محمد بن عبد الله عبده ونبيه، وخاصته

وصفيه، ابتعثه إلى خلقه بالبينات والهدى ودين الحق، فبلغ مألكته، ونصح لأمته، وجاهد في سبيله، لا تأخذه في الله لومة لائم، ولا يصده عنه زعم زاعم، ماضياً على سنته، موفياً على قصده، حتى أتاه اليقين، فصلى الله على محمد وعلى آل محمد أفضل وأزكى، وأتم وأنمى، وأجل وأعلى صلاة صلاها على صفوة أنبيائه، وخالصة ملائكته، وأضعاف ذلك، إنه حميد مجيد.

أوصيكم عباد الله مع نفسي بتقوى الله والعمل بطاعته، والمجانبة لمعصيته، فأحضُّكم على ما يدنيكم منه، ويزلفكم لديه، فإن تقوى الله أفضل زاد، وأحسن عاقبة في معاد، ولا تلهينكم الحياة الدنيا بزينتها وخدعها، وفوائن لذاتها، وشهوات آمالها، فإنها متاع قليل، ومدة إلى حين، وكل شيء منها يزول، فكم عاينتم من أعاجيبها، وكم نصبت لكم من حبائلها، وأهلكت ممن جنح إليها واعتمد عليها، أذاقتهم حلواً، ومزجت لهم سماً، أين الملوك الذين بنوا المدائن، وشيدوا المصانع، وأوثقوا الأبواب، وكاشفوا الحجاب، وأعدوا الجياد، وملكوا البلاد، واستخدموا التلاد، قبضتهم بمخلبها، وطحنتهم بكلكلها، وعضتهم بأنيابها، وعاضتهم من السعة ضيقاً، ومن العز ذلاً، ومن الحيلة فناء، فسكنوا اللحود، وأكلهم الدود، وأصبحوا لا تعاينُ إلا مساكنهم، ولا تجد إلا معالمهم، ولا تحسس منهم أحد ولا تسمع لهم نَبساً.

فتزودوا عافاكم الله فإن أفضل الزاد التقوى، واتقوا الله يا أولى الألباب لغلكم تفلحون، جعلنا الله وإياكم ممن ينتفع بمواعظه، ويعمل لحظه وسعادته، وممن يستمع القول فيتبع أحسنه، أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولوا الألباب، إن أحسن قصص المؤمنين، وأبلغ مواعظ المتقين كتاب الله، الزكية آياته، الواضحة بيناته، فإذا تلي عليكم فاستمعوا له وأنصتوا لعلكم تهتدون.

أعوذ بالله القوي، من الشيطان الغوي، إن الله هو السميع العليم، بسم الله الفتاح المنان، قل هو الله أحد، الله الصمد، لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد.

نفعنا الله وإياكم بالكتاب الحكيم، وبالآيات والوحي المبين، وأعاذنا وإياكم من العذاب الأليم، وأدخلنا جنات النعيم، وأقول ما به أعظكم، وأستعتبُ الله لي ولكم).

#### ٧- نظرة عامة للخطبة:

وللخطبة قيمة فنية وتاريخية عظيمة، فهي خطبة مرتجلة أمام الوالي ووفد من العلماء، اقتدر صاحبها على الاستغناء فيها عن حرف من أكثر الحروف دوراناً في الكلام، وعلى الرغم من أنها خطبة ذات طابع ديني، فيها من معاني القرآن الكريم وأساليبه ونصوصه، غير أن واصل قد تمكن من الفرار في إبداع وخفة وحذق من ألفاظ معينة إلى مرادفاتها، وهذا يدل على قدرة فنية لا تتأتى إلا للأفذاذ.

أما قيمتها التاريخية فتنبع من كونها أنموذج من خطب الوعظ الخالص في القرن الثاني للهجرة، تجنب فيها واصل فتن المذاهب والدعوات المذهبية، وفيها شبه كبير بخطبتي عمر بن عبد العزيز وسليان بن عبد الملك ما، وقد اجتمع في ثلاثتها التحذير من مفاتن الدنيا، وتصوير نهاية الأحياء، والتنويه بفضل القرآن، والحث على اتباع آياته وهديه.

#### ج- خصائص الخطابة في العصر الأموي:

كان الخطباء الأمويون يعنون بتجويد خطبهم وتحبيرها وتنميقها حتى تأتي في الصورة التي يرتضونها، ولم يكونوا يرسلون الكلام عفواً على البديهة – صنيع الجاهليين – وقد أُثر عن البعيث الخطيب الشاعر قوله: "إنّي والله ما أرسل الكلام قضيباً خشبياً، وما أريد أن أخطب يوم الحفل إلا بالبائت المحكك، وكان من ثمرة هذ التنقيح أن جاءت خطب العصر الأموي منسقة الأفكار، مرتبة الأقسام، محكمة التسلسل، وتظهر هذه السات على نحو جلي في خطبة زياد التي قالها يوم قدم البصرة.

وكان من خطباء العصر الأموي من تعمّد محاكاة أهل البادية في جزالة أسلوبهم وبداوة الفاظهم، ويظهر الطابع البدوي في خطب الحجاج خاصة، على أن أسلوب الخطابة الأموية كان يتفاوت بتفاوت أغراضها وموضوعاتها، وقد ظلت خصائص الخطابة التي وجدت في خطب صدر الإسلام قائمة في الخطب الأموية، ومن ذلك استهلال الخطبة بذكر اسم الله وحمده وإلا كانت بتراء وتوشيحها بآي من القرآن الكريم، وإلا كانت شوهاء، وقد يتمثل الخطيب بشيء من الشعر أو الرجز، وربها وقع السجع في طائفة من الخطب الأموية ولكن الخطباء ما كانوا يسرفون في الإتيان به كراهية محاكاة سجع الكهان.

وكان النبي وخلفاؤه يوصون الخطباء بتحامي هذا السجع، وحين ظهرت الفرق الكلامية برزت الحاجة إلى تعليم أتباع كل فرقة أصول الخطابة ووسائل الإقناع وتدريبهم على محاجة خصومهم بالبراهين والأدلة العقلية، وظهر صدى ذلك في خطبهم ومناظراتهم من حيث خصب الأفكار وتنسيقها وعمقها واستنادها إلى المنطق وأصول الجدل.

إن فن الخطابة لم يبلغ في أي عصر من العصور ما بلغه في العصر الأموي من النهاء والنضج.

## الباب العاشر الفصل الثالث أبرز أعلام الخطابة في العصر والأموي

#### - مقدمة:

ظهر في العصر الأموي عدد وافر من الخطباء في شتى ضروب الخطابة.

#### أولاً – خطباء الأسر:

ومن اللافت للنظر في ذلك العصر ظهور جماعات من الخطباء تنتمي كل منها إلى أسرة واحدة، ومن هؤلاء:

1 – آل رقبة الذين ينتمون إلى قبيلة عبد القيس الربعية، ومن الخطباء المشهورين في هذه الأسرة كرب بن رقبة وابنه مصقلة بن كرب، وهو أشهر خطباء هذه الأسرة، وكان أيام الحجاج، وقد ذكر الطبري أن الحجاج لما دخل الكوفة بعد هزيمة ابن الأشعث أجلس مصقلة بن كرب إلى جانبه وأمره أن يخطب فيشتم كل امرئ بها فيه، وكان ابنه كرب بن مصقلة خطيباً مفوهاً كذلك، وكان له خطبة يقال لها «العجوز» كان آل رقبة يفاخرون بها.

٢ – ومن الأسر التي اشتهرت بالخطابة كذلك آل الأهتم من قبيلة تميم، وهي أعرق الأسر العربية في الفن الخطابي، وعرف منها في العصر الجاهلي والإسلامي عمرو بن الأهتم وأخوه عبد الله بن الأهتم، وكان لعبد الله ولدان اشتهرا بالخطابة في عصر بني أمية هما صفوان بن عبد الله بن الأهتم، وعبد الله بن عبد الله بن الأهتم، وقد ذكر أن عبد الله هذا دخل على عمر بن عبد العزيز فألقى بين يديه خطبة بليغة عرض فيها بأسلاف عمر من بني أمية.

وفي أواخر العصر الأموي ظهر من هذه الأسرة خطيبان أصابا شهرة بعيدة هما خالد بن صفوان بن عبد الله بن الأهتم، وشبيب بن شيبة بن عبد الله بن عبد الله بن الأهتم، وكان لهذين الخطيبين شأن كبير في العصر العباسي كذلك.

٣- ومن الأسر القرشية التي كان لها حظ وافر من الشهرة الخطابية عصر ثذ آل العاص،
 وهم من بني أمية، ومن مشهوري خطباء هذه الأسرة سعيد بن العاص وهو أشهر خطبائها،
 ومنها كذلك عمرو بن سعيد بن عمرو بن العاص المعروف بعمرو بن خولة - نسبة إلى أمه وهو من الخطباء الذين فاخر بهم بنو أمية بني هاشم.

٤ - ومن الأسر التي اشتهرت بالخطابة الدينية في ذلك العصر أسرة فارسية الأصل تنتمي
 بالولاء إلى قبيلة رقاش البكرية، ومن هذه الأسرة يزيد بن أبان الرقاشي، وكان من القصاص المجيدين، وابن أخيه الفضل بن عيسى بن أبان القصاص، وكان عمرو بن عبيد يحضر مجلسه، ثم اشتهر بعدئذ ابنه عبد الصمد بن الفضل الرقاشي.

ظهر عدد جمُّ من الخطباء المجيدين، وقد تقدم القول أن كل حزب من الأحزاب السياسية كان يستظهر بطائفة من الخطباء للمنافحة عنه، وقد برز:

#### ثانياً- خطباء الأحزاب:

أ- من الحزب الأموي خطباء من الأسرة الأموية أشهرهم:

١ - معاوية بن أبي سفيان.

٢ - وابنه يزيد.

٣- وعبد الملك بن مروان.

٤ - وسليمان بن عبد الملك.

٥- وعتبة بن أبي سفيان.

٦- وعمرو بن سعيد الأشدق.

٧- خالد بن عبد الله القسري.

 $\Lambda$  - وأخوه أسد بن عبد الله القسري.

۹ – وروح بن زنباع.

١٠ وعبد الله بن عامر.

١١ - وبلال بن أبي بردة الأشعري.

١٢ - والمهلب بن أبي صفرة.

- ١٣ وابنه يزيد بن أبي صفره.
  - ١٤ وقتيبة بن مسلم.
  - ١٥ ونصر بن سيار.

#### ب- وظهر من الخوارج كثرة من الخطباء المجيدين منهم:

- ١ قطرى بن الفجاءة.
- ٢ وعبيدة بن هلال اليشكري.
  - ٣- والمستورد بن علفة.
- ٤ وزيد بن جندب الإيادي، وقد أشاد الجاحظ بفصاحته وبراعته الخطابية.
  - ٥- وعمران بن حطان شاعر الصفرية وخطيبهم.
  - ٦- وصالح بن مسرح، وقد اشتهر بقصصه ووعظه لأصحابه.
    - ٧- والضحاك بن قيس الشيباني.
- ٨- وأشهر خطباء الخوارج في ذلك العصر هو أبو حمزة الخارجي الإباضي، وقد انتهت الينا طائفة من خطبه تُنبئ بمهارته البيانية المتفوقة.

#### ج- ومن خطباء الشيعة:

- ١ زيد بن على، رأس الزيدية.
  - ٢ وعبد الله بن عباس.
  - ٣- وعبد الله بن جعفر.
- ٤ وحفيده عبد الله بن معاوية بن عبد الله.
  - ٥ ومنهم كذلك صعصعة بن صوحان.
    - ٦ والمختار الثقفي.
    - ٧- وسليهان بن صرد زعيم التوابين.
- د- ومن خطباء الحزب الزبيري المبرزين:
  - ١ عبد الله بن الزبير.
    - ٢ وأخوه مصعب.

٣- وعثمان بن عروة بن الزبير.

٤ - وأخوه عبد الله بن عروة، وكان هذا أبرع الزبيرية، وكانوا يشبهونه في بلاغته بخالد بن صفوان.

#### ثالثاً- وأشهر الخطباء الدينيين في ذلك العصر؛

#### ١- الحسن البصري:

ولم يخظ أحد من رجال الدين بمثل المنزلة التي حظي بها الحسن في ذلك العصر، وعلى أنه كان من أصل غير عربي فقد أجاد الخطابة إجادة العرب الخلص؛ ذلك لأنه نشأ نشأة عربية بين مواليه الأنصار، حتى كانوا يشبهونه برؤبة بن العجاج، وشهد له أبو عمرو بن العلاء بالفصاحة فقال: «لم أر قرويين أفصح من الحسن والحجاج»، وكان الحسن يعظ فيأسر القلوب ويسيل الدموع، وكانت حلقة «صاحب العهامة السوداء» أكثر حلقات المسجد ازدحاما بالوافدين، وكانوا يشبهون كلامه بكلام الأنبياء، ولما توفي (سنة ١١٠هـ)، كانت وفاته حدثا عظيماً في تاريخ البصرة، وقد مشى أهلها جميعاً في جنازته واشتغلوا به فلم تقم صلاة العصر في الجامع.

#### رابعاً- ومن فصحاء أهل الكلام وخطبائهم:

#### ١- واصل بن عطاء:

شيخ المعتزلة، هو أبو حذيفة واصل بن عطاء المخزومي (٧٠٠- ٧٤٨م)، الملقب بالغزال الألثغ، كان تلميذاً للحسن البصري، ومؤسس فرقة المعتزلة الإسلامية، حصل الخلاف بينه وبين الحسن في حكم مرتكب الكبيرة، فاعتزل حلقة الحسن، فقال الحسن: "اعتزلنا واصل" فتسمت فرقته بالمعتزلة وانضم إليه عمرو بن عبيد، كانت زوجته هي أخت عمرو بن عبيد، توفي في عام (١٣١ هـ الموافق لـ ٧٤٨م) في المدينة المنورة، كان واصل بن عطاء على ما وهبه الله من فطانة وفصاحة وحسن تصرف في القول كان صاحب عاهة في نطق حرف الراء، يحسن التأتي لهذا العيب المحرج في النطق، فيجانب لفظ الراء إلى سواه من الحروف، فيجعل (البرقمحاً)، و(الفراش مضجعاً)، و(المطرغيثاً)، و(الحفر نبشاً).

وقد سجل لنا العلماء خطبة كاملة لواصل بن عطاء تجنب فيها حرف الراء، وانفصل واصل بن عطاء عن الحسن البصري وكون الحلقة الأولى للمذهب الاعتزالي، وعلى الرغم من أن واصل بن عطاء كان من زعماء العقلانيين في الإسلام، إلا أنه كان أحد مؤسسي نظرية المنزلة بين المنزلتين" ومعناها أن مرتكب الكبيرة ليس مسلم ولا كافر، ولكنه في منزلة بينها، وإذا مات ولم يتب عن كبيرته فهو مخلد في النار، وقد بلغ من مقدرته الخطابية أنه خطب خطبة كاملة تجنب فيها حرف الراء لئلا تظهر لثغته.

#### خامساً- ومن خطباء الوعظ:

١ - سحبان بن زفر الوائلي الذي ضرب المثل ببلاغته، وقد رووا أنه خطب عند معاوية ذات يوم من صلاة الظهر حتى صلاة العصر.

٢ - عمر بن عبد العزيز الذي كان يكثر من وعظ الرعية.

٣- الأوزاعي: الفقيه المعروف.

٤ - وإياس بن معاوية.

٥- وجامع المحاربي.

٦ - وصالح المري القاص.

#### سادساً- ومن أشهر خطباء الحافل في ذلك العصر:

١ - الأحنف بن قيس سيد بني تميم.

٧- والبعيث المجاشعي.

٣- والنخار بن أوس العذري.

٤ - وصعصعة بن صوحان.

#### سابعاً- تراجم بعض الخطباء:

١- الحسن والحسين: سيدا أهل الجنة:

برز من رجال الحزب الشيعي عصر ئذ الحسن والحسين ابنا علي رضي الله عنهم، وقد ورثـا عن جدهما رسول الله عليه وسلم، وعن أبيهما علي رضي الله عنه البلاغة والمقدرة الخطابية.

#### ۲- زیاد بن أبیه،

ولد على الأغلب في السنة الأولى للهجرة، والدته سمية جارية من الطائف، ويقال: إن والده أبو سفيان، فلما أنكره سمي زياد بن أبيه، ويعد زياد إدارياً حازماً، وسياسياً فريداً، وأديباً بارعاً، وهو أحد دهاة العرب: (معاوية، المغيرة، عمرو بن العاص، زياد بن أبيه)، كان والياً لعلي في منطقة فارس، حاول معاوية أن يستميله فرفض، ولما استشهد علي ألحقه معاوية بنسبه وولاه على البصرة والكوفة والعراق خمس سنوات، وقد كان حلياً كيساً يتسم أسلوبه بالجزالة وألفاظه بالفصاحة، وتراكيبه بالوضوح، توفي عيام (٥٣هـ).

#### ٣- الحجاج بن يوسف الثقفي:

وهو سياسي قدير، وإداري حازم ومثقف واسع الخبرة، تميز بالقسوة، كان خطيباً بارعاً، تميزت خطبه بقوة المعاني، وذكر الموت والضرب والقتل، جزل اللفظ متين العبارة، قصير الجمل، ولد عام (٤٢هـ) في الطائف، ونشأ بين والد وأخ كانا معلمين التحق بالجيش الأموي وارتقى في المراتب، كلفه عبد الملك بن مروان بقتال عبد الله بن الزبير، فقتله وحاصر الكعبة بالمنجنيق، ثم ضربها، فكافأه عبد الملك بتوليته الحجساز واليمن، ثم العسراق، قضى الحجاج على الخوارج.

وقد كان الحجاج أكثر ميلاً إلى البطش وسفك الدماء، وكان متميزاً في البراعة الخطابية، وشهد له معاصروه بذلك فقال مالك بن دينار: (ما رأيت أحداً أبين من الحجاج، وإن كان ليرقى المنبر فيذكر إحسانه إلى أهل العراق وصفحه عنهم وإساءتهم إليه حتى أقول في نفسي: لأحسبه صادقاً وإني لأظنهم ظالمين له) وقام بإصلاحات إدارية وعمرانية، وبنى مدينة واسط بالعراق وحفر الأقنية، وأوجد المكاييل والمقاييس والموازين، ونقل الدواوين من الفارسية إلى العربية، وسك عملة عربية، ثم نظم الجيش وجعل الخدمة فيه إجبارية فتح معظم بلاد المشرق ووصل إلى بلخ وطخارستان وفرغانة والسند، ثم إلى عدود الصين.

وبموته بسرطان القرحة توقفت فتوح المسلمين، لم يخلّف إلا سيفاً ومصحفاً وعشرة دراهم فضة. وتوفى عام (٩٥هـ).

#### ٤- زياد بن أبي سفيان:

وأشهر خطباء الحزب الأموي زياد بن أبي سفيان من قبيلة ثقيف التي كانت تستوطن الطائف، وقد تجلى نبوغ زياد الخطابي منذ أيام عمر بن الخطاب، ودعاه عمر بالخطيب المصقع، وقد مهدت له براعته البيانية والحسابية وثقافته الطريق لتولي الإمارة أيام علي ومعاوية، فولاه علي فارس وكرمان، وبعد مقتل علي استهاله معاوية إلى صفه واستلحقه بنسبه وولاه البصرة، وهي يومئذ تموج بالفتن والاضطراب، فاستطاع بحنكته السياسية وحزمه القضاء على الفتنة وحمل أهل البصرة على طاعة بني أمية وأشاع الأمن والاستقرار فيها، وما لبث معاوية أن ضم إليه الكوفة بعد وفاة واليها المغيرة بن شعبة، فكان أول من جمع له العراقان، ولما توفي سنة (٥٣هـ) كان الأمن والهدوء يعهان أرجاء العراق.



## الباب الحادي عشر المناظرة في العصر الأموي



## الباب الحادي عشر الفصل الأول المناظرة عند الأمويين

استطاع الدارسون للأدب أن يكتشفوا أن القرآن الكريم كان سجلاً حافلاً بالمناظرات المعتمدة على الجدل العقلي والمبادئ العقلية التي إن ذكرت سلم بها (الخصم المناظر)؛ وقد كانت معظم المناظرات تعتمد على بلاغة القول، والتلطف في عرض الحجج حيث يطول الكلام ويقصر في المناظرة على حسب الحال، ومن المناظرات الإسلامية ما دار بين النبي بي المشركين وما دار بين المهاجرين والأنصار، وبين علي ومعاوية، وما بين الأحزاب السياسية في العصر الأموي.

ونظراً لكثرة المهتمين بأمر الخلافة، وما دار حولها من نقاشات ومحاورات ومناظرات فقد نمت المناظرة واتخذت أسلوباً جديداً يعتمد على البراهين والحجج المستقاة من القرآن الكريم والشرع الإسلامي وأحاديث الرسول على فقد جرت المناظرات بين الخلفاء الأمويين وبين منافسيهم حول الخلافة.

وكذلك جرت المناظرات بين العلماء حول مسائل الجبر والاختيار وخلق القرآن الكريم وحول صفات الله تعالى وقدمها وأسائه الحسنى والقضاء والقدر وبين المسلمين وأهل الكتاب حول نبوة السيد المسيح وعدم اعتراف اليهود بها ونبوة سيدنا محمد وعدم اعتراف اليهود بمنهاجها، وفتح باب جديد من هذه المناظرات أسهم في إغناء أدبنا بالنصوص الأدبية المتسمة بهذا الفن، وساعد على تطور العقل العربي والمسلم وتمكنه من استيعاب الحضارات السابقة وصنع حضارة جديدة قائمة على عالمية الدين الإسلامي وشموليته في تسيير حياة الناس سياسياً واقتصادياً وفكرياً واجتهاعياً وعقدياً، والمتصفح لكتب الأدب في هذا العهد يجد كماً كماً كبيراً من هذه المناظرات.

## الباب الحادي عشر الفصل الثاني نماذج من مناظرات العصر الأموي

#### ١- مناظرة معاوية والأحنف بن قيس

لما عزم معاوية على البيعة ليزيد كتب إلى زياد أن يوجه إليه بوفد أهل العراق فبعث إليه بوفد البصرة والكوفة، فتكلمت الخطباء في يزيد والأحنف بن قيس ساكت، فلما فرغوا قال: فإن العيون إليك أشرع منها إلى غيرك فقام الأحنف فحمد الله وأثنى عليه وصلى على نبيه هم قال: (يا أمير المؤمنين إنك أعلمنا بيزيد في ليله ونهاره وإعلانه وإسراره، فإن كنت تعلمه لله رضاً فلا تشاور فيه أحداً، ولا تقم له الخطباء والشعراء، وإن كنت تعلم بُعده من الله فلا تزوده من الدنيا وترحل أنت إلى الآخرة، فإنك تصير إلى يوم يفر المرء من أخيه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيه فكأنه أفرغ على معاوية ذنوب ماء بارد.

فقال له: اقعد يا أبا بحر فإن خيرة الله تجري وقضاءه يمضي وأحكامه تُنفَّذ لا معقب لحكمه ولا راد لقضائه، وإن يزيد فتى بلوناه في قريش، فتى هو أجدر بأن يجتمع عليه منه فقال: يا أمير المؤمنين أنت تحكى عن شاهد ونحن نتكلم على غائب، وإذا أراد الله شيئاً كان.

#### ٢- مناظرة معاوية والأعرابية

خرج معاوية متنزهاً فمر بجواء ضخم فقصد قصد بيت منه، فإذا بفنائه امرأة برزة.

- فقال لها: هل من غداء؟
  - فقالت: نعم حاضر.
    - قال: وما غداؤك؟
- قالت: خبز وماء نمير وحيس فطير ولبن هجير.
  - فثنى وركه ونزل فلما تغدى
    - قال: هل لك من حاجة؟

- فذكرت حاجة أهل الجواء
- قال: هات حاجتك في خاصة نفسك
- قالت: يا أمير المؤمنين إنى أكره أن تنزل وادياً فيرف أوله ويقف آخره.

#### ٣- مناظرة أم سنان بنت جشمة ومعاوية

قال سعيد بن أبي حذافة: حبس مروان وهو والي المدينة غلاماً من بنى ليث في جناية جناها، فأتته جدة الغلام وهي أم سنان بنت جشمة المذحجية، فكلمته في الغلام فأغلظ مروان لها فخرجت إلى معاوية فدخلت عليه فانتسبت فعرفها.

- فقال: مرحباً بابنة جشمة ما أقدمك أرضنا، وقد عهدتك تشتمينا وتحضين علينا عدونا؟
- قالت: إن لبني عبد مناف أخلاقاً طاهرة وأحلاماً وافرة لا يجهلون بعد علم ولا يسفهون بعد حلم، ولا ينتقمون بعد عفو، وإن أولى الناس باتباع ما سن آباؤه لأنت.
  - قال: صدقت نحن كذلك فكيف قولك:

عرب الرقاد فمقلتى لا ترقد يا آل مذحج لا مقام فشمروا خير الخلائف وابن عمم محمد مازال منذ شهد الحروب مظفرا

والليلل يصدر بالهموم ويسورد إن العدو لآل أحدد يقصد وسط السماء من الكواكب أسعد إن يهدكم بالنور منه تهتدوا والنصم دون لوائسه ما يعقد

- قالت: كان ذلك يا أمير المؤمنين وأرجو أن تكون لنا خلفاً:
- فقال رجل من جلسائه: كيف يا أمير المؤمنين؟ وهي القائلة:

إما هلكت أبا الحسين فلم تزل فاذهب عليك صلاة ربك ما دعت قد کنت بعید محمید خلفیاً کیا هيهات نأملل بعده إنسسيا واليوم لاخلف يؤمل بعده

بالحق تعرف هادياً مهديا فوق الغصون همامة قمريا أوصى إلىك بنا فكنت وفيا

- قالت: يا أمير المؤمنين لسان فطن وقول صدق، ولئن تحقق ما ظننا فحظك الأوفر، والله ما ورثك الشنآن في قلوب المسلمين إلا هؤلاء فادحض مقالتهم، وأبعد منزلتهم فإنك إن فعلت ذلك تزدد من الله قرباً ومن المؤمنين حباً.
  - قال: وإنك لتقولين ذلك.
- قالت: سبحان الله والله ما مثلك مدح بباطل، ولا اعتذر إليه بكذب، وإنك لتعلم ذلك من رأينا وضمير قلوبنا.

#### ٤- مناظرة معاوية وليلى الأخيلية

قال بعض الرواة: بينها معاوية يسير إذ رأى راكباً فقال لبعض شرط ه: ائتني بـ ه وإيـاك أن تروعه فأتاه فقال:

- أجب أمر المؤمنين.
  - فقال: إياه أردت.
- فلما دنا الراكب حدر لثامه فإذا ليلى الأخيلية فأنشأت تقول:

برحلي نحو ساحتك الركاب إذا ما الأكم قنعها السراب لتنعشها إذا بخل السحاب

معاوي لم أكد آتيك تهوى تجوب الأرض نحوك ما تأنى وكنت المرتجى وبك استعاذت

- فقال: ما حاجتك؟
- فقالت: ليس مثلي يطلب إلى مثلك حاجة فتخير أنت أعلى عيناً فأعطاها خمسين من الإبل، ثم قال:
  - أخبريني عن مضر قالت: فاخر بمضر وحارب بقيس وكاثر بتميم وناظر بأسد.
    - فقال: ويحك يا ليلي كما يقول الناس كان توبة؟
- قالت: يا أمير المؤمنين ليس كل الناس يقول حقاً شجرة بغي يحسدون النعم حيث كانت وعلى من كانت كان يا أمير المؤمنين: سبط البنان حديد اللسان شجي الأقران كريم المخبر عفيف المئزر جميل المنظر، وكان كما قلت ولم أبعد عن الحق فيه:

بعيد المدى لا يبلغ القرم غوره ألد ملد يغلب الحق باطله – فقال معاوية: ويحك يا ليلى يزعم الناس أنه كان عاهراً فاجراً، فقالت من ساعتها مرتجلة:

معاذ النهى قد كان والله توبة جواداً على العلات جماً نوافله أغر خفاجياً يرى البخل سبة تحالف كفاه الندى وأنامله عفيفاً بعيد الهم صلباً قناته جميلاً محيالاً محياه قليلاً غوائله وكان إذا ما الضيف أرغى بعيره لديه أتاه نيله وفواضله وقد علم الحدب الذي كان ساريا على الضيف والجيران أنك قاتله وأنك رحب الباع يا توب بالقرى إذا ما لئيم القوم ضاقت منازله يبيت قرير العين من كان جاره ويضحى بخير ضيفه ومنازله يبيت قرير العين من كان جاره ويضحى بخير ضيفه ومنازله

- فقال لها معاوية: ويحك يا ليلي لقد جزت بتوبة قدره.

- فقالت: يا أمير المؤمنين والله لو رأيته وخبرته لعلمت إني مقصرة في نعته لا أبلغ كنـ ه مـا هـو له أهل.

- فقال معاوية: في أي سن كان توبة؟
  - فقالت: يا أمير المؤمنين

أتت المنايا حين تم تمامه وصار كليث الغاب يحمي عرينه عطوف حليم حين يطلب حلمه – فأمر لها بجائزة.

وأقصر عنه كل قرن يناضله فسترضى به أشباله وحلائله وحلائله وسم زعاف لا تصاب مقاتله

- وقال: أي ما قلت فيه أشعر؟.
- قالت: يا أمير المؤمنين ما قلت شيئاً إلا والذي فيه من خصال الخير أكثر، ولقد أجدت حيث أقول:

فتى من عقيل ساد غير مكلف عليه فلم ينفك جم التصرف إذا هي أعيت كل خرق مسوف

جزى الله خيراً والجزاء بكفه فتى كانت الدنيا تهون بأسرها ينال عليات الأمور بهونه

#### ٥- مناظرة الحجاج ورسول المهلب

يروى أن المهلب لما فرغ من أمر عبد ربه الحروري دعا بشر بن مالك فأنفذه بالبشارة إلى الحجاج، فلما دخل على الحجاج

- قال: ما اسمك؟
- قال: بشر بن مالك.
- فقال الحجاج: بشارة وملك كيف خلفت المهلب؟
  - قال: خلفته، وقد أمن ما خاف وأدرك ما طلب
    - قال: كيف كانت حالكم مع عدوكم؟
      - قال: كانت البداءة لهم والعاقبة لنا.
    - قال الحجاج: العاقبة للمتقين فها حال الجند؟
- قال: وسعهم الحق وأغناهم النفل وإنهم لمع رجل يسوسهم بسياسة الملوك ويقاتل بهم قتال الصعلوك، فلهم منه بر الوالد وله منهم طاعة الولد.
  - قال: فها حال ولد المهلب قال: رعاة البيات حتى يأمنوا وحماة السرح حتى يردوه.
    - قال: فأيهم أفضل؟
    - قال: ذلك إلى أبيهم.
    - قال: وأنت أيضاً فإني أرى لك لساناً وعبارة.
    - قال: هم كالحلقة المفرغة لا يدرى أين طرفها.
    - قال: ويحك أكنت أعددت لهذا المقام هذا المقال؟
      - قال: لا يعلم الغيب إلا الله.

- فقال الحجاج لجلسائه: هذا والله الكلام المطبوع لا الكلام المصنوع.

#### ٦- مناظرة مروان بن الحكم وعبد الله بن الزبير

روى عقيل بن خالد عن ابن شهاب أن مروان بن الحكم وعبد الله بن الزبير اجتمعا ذات يوم في حجرة السيدة عائشة رضي الله عنها والحجاب بينها وبينها يحدثانها ويسألانها، فجرى الحديث بين مروان وابن الزبير ساعة وعائشة تسمع فقال مروان:

فمن يشأ الرحمن يخفض بقدره وليس لمن لم يرفع الله رافع فقال ابن الزبير:

ففوض إلى الله الأمور إذا اعترت وبالله لا بالأقربين أدافع فقال مروان:

وداو ضمير القلب بالبر والتقى فلا يستوي قلبان قاس وخاشع فقال ابن الزبير:

ولا يسستوي عبدان هذا مكذب عتل لأرحام العشيرة قاطع فقال مروان:

وعبد يجافي جنبه عن فراشه يبيت يناجي ربه وهو راكع فقال ابن الزبير:

وللخير أهل يعرفون بهديهم إذا اجتمعت عند الخطوب المجامع فقال مروان:

وللـــشر أهـــل يعرفــون بــشكلهم تــشير إلــيهم بــالفجور الأصــابع فسكت ابن الزبير ولم يجب.

فقالت عائشة رضى الله عنها: يا عبد الله مالك لم تجب صاحبك؟

فوالله ما سمعت تجاولاً في نحو ما تجاولتها فيه أعجب إليَّ من تجاولكها فقال ابن الـزبير: إني خفت عوار القول فكففت.

#### ٧- مناظرة ليلى الأخيلية مع الحجاج

روى بعضهم أنه بينها كان الحجاج في مجلس ومعه عنبسة بن سعيد إذ دخل الحاجب فقال:

- امرأة بالباب.
- فقال له الحجاج: أدخلها فدخلت فلما رآها الحجاج طأطأ رأسه حتى ظننت أن ذقنه قد أصاب الأرض فجاءت حتى قعدت بين يديه فنظرت فإذا امرأة قد أسنت حسنة الخلق، ومعها جاريتان لها، وإذا هي ليلى الأخيلية فسألها الحجاج عن نسبها فانتسبت له.
  - فقال لها: يا ليلي ما أتى بك؟
  - فقالت: أخلاف النجوم وقلة الغيوم وكلب البرد وشدة الجهد وكنت لنا بعد الله الرفد.
    - فقال لها: صفى لنا الفجاج.
- فقالت: الفجاج مغبرة والأرض مقشعرة والمبرك معتل وذو العيال مختل والهالك للقل، والناس مسنتون رحمة الله يرجون، وأصابتنا سنون مجحفة مبلطة لم تدع لنا هبعاً ولا ربعاً، ولا عافطة أذهبت الأموال ومزقت الرجال وأهلكت العيال، ثم قالت:
  - إني قلت في الأمير قولاً.
  - قال: هات فأنشأت تقول:

أحجاج لا يفلل سلاحك إنها الماحجاج لا تعط العصاة مناهم أحجاج لا تعط العصاة مناهم إذا هبط الحجاج أرضاً مريضة شفاها من الداء العضال الذي بها سقاها فروّاها بشر سجاله إذا سمع الحجاج رزء كتيبة أعدد لها مصقولة فارسية في الله والعون مثله في الله والعون مثله في المناه المناه والعون مثله في المناه المناه والعون مثله والعون مثله والعون مثله

سنايا بكف الله حيث يراها ولا الله يعطي للعصاة مناها تتبع أقصى دائها فسفاها غلام إذا هر القناة سقاها دماء رجال حيث مال حشاها أعد لها قبل النزول قراها بأيدي رجال يحلبون صراها بنحر ولا أرض يجف ثراها

- قال: فلم قالت هذا البيت
- قال الحجاج: قاتلها الله ما أصاب صفتي شاعر منذ دخلت العراق غيرها، ثم التفت إلى عنبسة بن سعيد فقال:
  - والله إني لأعد للأمر عسى أن لا يكون أبداً، ثم التفت إليها فقال:
    - حسبك.
    - قالت: إنى قد قلت أكثر من هذا.
      - قال: حسبك، ثم قال:
    - يا غلام اذهب إلى فلان فقل له: اقطع لسانها فذهب بها فقال له:
      - يقول لك الأمير اقطع لسانها.
      - قال: فأمر بإحضار الحجام فالتفتت إليه فقالت:
- ثكلتك أمك: أما سمعت ما قال؟ إنها أمرك أن تقطع لساني بالصلة، فبعث إليه يستثبته فاستشاط الحجاج غضباً وهم بقطع لسانه وقال:
  - ارددها، فلم دخلت عليه قالت: كاد وأمانة الله يقطع مقولى، ثم أنشأت تقول:
- حجاج أنت الذي ما فوقه أحد إلا الخليفة والمستغفّر الصمد حجاج أنت شهاب الحرب إن لقحت وأنت للناس نور في الدجى يقد ثم أقبل الحجاج على جلسائه فقال: أتدرون من هذه؟
- قالوا: لا والله أيها الأمير، إنا لم نر قط أفصح لساناً ولا أحسن محاورة ولا أملح وجهاً ولا أرصن شعراً منها.
  - فقال: هذه ليلى الأخيلية التي مات توبة الخفاجي من حبها، ثم التفت إليها فقال:
    - أنشدينا يا ليلي بعض ما قال فيك توبة.
    - قالت: نعم أيها الأمير هو الذي يقول:
- وهل ليلى تبكيني إذا مت قبلها وقام على قبري النساء النوائح

وجاد لها دمع من العين سافح بلى كل ما قرت به العين طائح عسلي ودوني جندل وصفائح إليها صدى من جانب القبر صائح

كما لو أصاب الموت ليلى بكيتها وأغبط من ليلى بسا لا أناله ولحو أن ليلى الأخيلية سلمت للسلمت تسليم البشاشة أو زقا

- ثم قال: سلي يا ليلي تعطي.
- قالت: أعط مثلك أعطى فأحسن.
  - قال: لك عشرون.
  - قالت: زد فمثلك زاد فأجمل.
    - قال: لك أربعون.
  - قالت: زد فمثلك زاد فأكمل.
    - قال: لك ثمانون.
    - قالت: زد فمثلك زاد فتمم.
    - قال: مئة واعلمي أنها غنم.
- قالت: معاذ الله أيها الأمير أنت أجود جوداً وأمجد مجداً وأورى زنداً من أن تجعلها غنهاً.
  - قال: فها هي ويحك يا ليلي؟
  - قالت: مئة من الإبل برعاتها فأمر لها بها.
    - ثم قال: ألك حاجة بعدها؟
    - قالت: يدفع إلي النابغة الجعدي.
- قال: قد فعلت، وقد كانت تهجوه ويهجوها فبلغ النابغة ذلك فخرج هارباً عائذاً بعبد الملك فأتبعته إلى الشام فهرب إلى قتيبة بن مسلم بخراسان فأتبعته على البريد بكتاب الحجاج إلى قتيبة بقومس ويقال بحلوان.

## ٨- مناظرة الإمام أبي عبيدة وواصل بن عطاء قصة المناظرة في كتاب الطبقات للدرجيني

وهذا نصها كها جاء في الطبقات: "وحكى بعض أصحابنا أن واصل بن عطاء المعتزلي صاحب عمرو بن عبيد كان يتمنى لقاء أبي عبيدة، ويقول: لو قطعته قطعت الإباضية، قال: فبينها هو في المسجد الحرام ومعه أصحابه، إذ أقبل أبو عبيدة ومعه أصحابه، فقيل لواصل: هذا أبو عبيدة في الطواف، قال: فقام إليه واصل فلقيه، وقال: أنت أبو عبيدة؟ قال: نعم، قال: أنت الذي بلغني أنك تقول: إن الله يعذب على القدر، فقال أبو عبيدة: ما هكذا قلت، لكن قلت: إن الله يعذب على المقدور، فقال أبو عبيدة: وأنت واصل بن عطاء؟ قال: نعم، قال: أنت الذي بلغني عنك أنك تقول: إن الله يُعصى بالاستكراه، قال: فنكس واصل رأسه فلم يجب بشيء.

ومضى أبو عبيدة، وأقبل أصحاب واصل على واصل يلومونه يقولون: كنت تتمنى لقاء أبي عبيدة، فسألته فخرج وسألك فلم تجب؟! فقال واصل: ويحكم بنيت بناء منذ أربعين سنة فهدمه وأنا قائم، فلم أقعد ولم أبرح مكاني" ا.هـ (انظر: أبو العباس الدرجيني، كتاب طبقات المشايخ بالمغرب، ٢/ ٢٤٦).

الباب الثاني عشر الرسائل في العهد الأموي

## الباب الثاني عشر الفصل الأول رؤيا في رسائل العصر الأموي

تعد الرسائل الخاصة والعامة وثائق على الماضي، تكشف عن طريقة تفكير الناس في العصر الذي كيبت فيه، فقد كان الخلفاء يديرون دولهم من خلال قضايا كثيرة وأدوات مختلفة منها الرسائل.

وعاشت الدولة الأموية حالة من الاستقرار إلى حدِّ ما شهد خلاله النثر الأدبي تنظيهاً رائعاً، نثراً قطف فن الرسائل ثهاره، فازدهرت الكتابة الترسلية بسبب ازدهار حركة الخط والكتابة بحيث غطت اهتهامات الحكام والرعية والكتاب.

وقد كان للخلفاء والولاة كتاب للرسائل يكتبون الرسائل ويردون على الرسائل القادمة إليهم.

وللترسل في العصر الأموي موضوعات متعددة في العهد، والحرب والدين والاقتصاد والمجتمع والموضوعات الشخصية الخاصة.

ففي السياسة كتب الخلفاء الرسائل إلى أولياء العهد، وأهل بيتهم، وإلى الولاة والعمال، (كالأمر بأخذ البيعة وتزويد العمال بالأوامر والتوجيهات السياسية واللوم والتوبيخ) وكتب الخلفاء إلى معارضيهم في الحكم في (الاحتجاج والجدل وطلب البيعة، والترغيب والترهيب والأمان) وكتبوا إلى الرعية في (التهديد والوعيد وتبيين أسس السيرة في الرعية وطلب البيعة وبيان الوضع السياسي)، وكذلك كتب أولياء العهد والعمال والولاة إلى الخلفاء في (بيان الوضع السياسي، والتنظير السياسي، وتحديد أسس السيرة في الرعية والتهنئة والتعزية والاستئذان وطلب الرأي واللوم والخلع والتهديد).

وكتبت المعارضة إلى الخلفاء والولاة والعمال في الاحتجاج والطعن في بني أمية وبيان سوء سيرتهم في الرعية، والتقريع والتوبيخ والتهديد والوعيد، وطلب البيعة والطاعة والموادعة

والاعتذار عن المتابعة، وتكاتبت المعارضة فيها بينهم في تحليل نفسية الناس حول الصراع السياسي والدعوة إلى التأييد والموادعة والشكر والثناء، وكتبوا إلى الرعية في (الوفاء بالبيعة والدعوة إلى التأييد وإجابة الدعوة للإمامة) وكذلك كتبت الرعية إلى الخلفاء في (التهنئة والتعزية وطلب النجدة) وإلى المعارضة (بإعلان التأييد والمتابعة وطلب الإمامة).

وفي حالة الحرب كتب الخلفاء إلى أولياء العهد وإلى الولاة والعال برسائل تزودهم بالأوامر والتوجيهات الحربية والتولية والعرل والتقريع والتوبيخ، وتسيير المدد وطلب المعلومات وكتبوا للرعية (بالثناء والطمأنينة والتبشير بالنصر والظفر) وكتب الولاة والعال والقادة إلى الخلفاء (ببيان الوضع الحربي وطلب المدد والتنظير الحربي والتبشير بالنصر والظفر) وكتبوا للرعية (بالتذكير بالجهاد وطاعة ولي الأمر وإصدار الأوامر) وكتبت المعارضة للولاة والعال بمعارضتهم وتحديهم وإلى الرعية بالمدعوة والخروج على الخليفة والتحريض على الجهاد).

وكتب الخلفاء في الإحسان والفظاظة وإلى أولياء العهد والرعية (ببيان وجوه الأحكام والزهد والوعظ والوصايا) إلى الرعية؛ وكتبت المعارضة إلى الرعية (بالوعظ والتذكير والخروج للجهاد ضد الخليفة) بينها كتبت الرعية إلى الخلفاء (بالوعظ والتذكير بالوصايا وبيان وجوه الأحكام) وكذلك كتب الخلفاء والولاة في الإدارة والاقتصاد والمجتمع، والحديث في ذلك ذو شجون كثيرة.

وأكثر ما كتبت الرسائل في الموضوعات الشخصية الخاصة (كالتهاني والتعازي، والوعظ والتدذكير، واللوم والعتاب، والتقريع والتوبيخ، والاعتذار والاسترضاء، والشفاعة والاستعطاف، والشكر والثناء، والتشوق والاستزارة، والتودد والملاطفة، والشكوى والمطارحات، والتنبيه والتحذير، والمواساة، والإخبار عن الأحوال، وطلب الحاجات، والتهادي من خلال الإهداء والاستهداء، والألغاز، وبيان طبيعة الإخاء، ووصف المطر والأرض والمعارك والسلاح والصيد).

# الباب الثاني عشر الفصل الثاني الفصل الثاني الرسائل الشخصية والخاصة في العصر الأموي في العصر الأموي المناطقة ا

احتلت الرسائل في العصر الأموي مكانة الصدارة، وأصبحت الفن الأهم في حياة الخلفاء والولاة والرعية، ولكنها في حياة الأشخاص والخاصة من الأدباء كانت بمكانة الروح من الجسد، وأصبح لها الأولوية في أشكال الخطاب الأدبي.

#### أولاً- فقد انتشرت الرسائل الشخصية:

في العصر الأموي بمختلف موضوعاتها التي ذكرت قبل ذلك، والتي تمثل مختلف فئات المجتمع (حكاماً ورعية) وميزاتها أنها:

- ١ تتوجه من فرد إلى فرد.
- ٢ مضمونها قضايا شخصية خاصة.
- ٣- لا تتصل بموضوعات الرسائل الديوانية.
- ٤ تتناول موضوعاتها الصلات الاجتماعية والنفسية.
- ٥- أنها ذات طابع ودي أحياناً وطابع فظاظة أحياناً أخرى.

#### ثانياً- موضوعات الرسائل:

١- رسائل التهاني والتعازي: عندما تحصل نعم معينة أو مصائب معينة:

أ- ومن ذلك رسالة بعث فيها الضحاك بن قيس إلى يزيد بن معاوية تعزية بموت أبيه معاوية وتهنئة بتوليه الخلافة: ((الحمد لله الذي لبس رداء البقاء، وكتب على عباده الفناء فقال عز وجل: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ، وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الجُلالِ وَالإِكْرَامِ ﴾ [سورة الرحمن: ٢٦- ٢٧] أما بعد فهذا كتابي إلى أمير المؤمنين تهنئة وكتاب مصيبةٍ، فأما التهنئة فالخلافة التي جاءت عفواً، وأما المصيبة فموت أمير المؤمنين معاوية فإنا لله وإنا إليه راجعون)).

ب- وكتب عمر بن عبد العزيز إلى عمر بن عبد الله بن عتبة يعزيه عن موت أبيه ويقول: ((إنا قوم من أهل الآخرة سكنًا الدنيا، أموات أبناء أموات، فالعجب كل العجب لميت يكتب إلى ميت يعزيه عن ميت)).

7- رسائل الوعظ والتذكير: بالحق والرجوع إليه ومخافة الله وتقواه من ذلك ما كتبه الحسن البصري إلى مكحول بن عبد الله أحد فقهاء الشام، وقد اتصل بالحسن خبر موته، ثم جاءه خبر ينفي ذلك عنه: ((أتانا عنك ما راعنا، ثم أتى بعده ما أكذبه فلعمر الله لقد سررنا، وإن كان السرور بها سررنا به وشيك الانقطاع ذاهباً عها قليل إلى الخبر الأول، فهل أنت عافاك الله ووفقنا وإياك لصالح الأعهال - إلا كرجل ذاق الموت وعاين ما بعده، وسأل الرجعة، فأجيب إليها، وأعطي ما سأل بعدما عاين ما فاته فتأهب في نقل جهازه إلى دار قراره، لا يرى أن له من ماله إلا ما قدّم أمامه، ومن عمله إلا ما كتب له ثوابه)).

٣- رسائل اللوم والعتاب: فيها يقع بين الناس خلاف وخاصة الأعزاء والأصدقاء من خلال مكاشفة تدعو إلى الإصلاح من ذلك ما كتبه يزيد بن عبد الملك إلى أخيه وولي عهده هشام بن عبد الملك: ((قد بلغني استثقالك حياتي، واستبطاؤك موتي، ولعمري إنك بعدي لواهي الجناح، أجذم الكف)).

3- رسائل التقريع رسالته: التي تقوم على ذكر المساوئ والفحش بالكلام والسب والشتم من ذلك المكاتبة التي جرت بين سليان بن عبد الملك وهو ولي للعهد والحجاج حين كتب سليان للحجاج عدة كتب لم يجب عنها رسالة سليان: ((لا تسكت عن قبيح، ولا ترجو لله وقاراً، حتى دعيت فاحشاً سباباً)).

رد الحجاج على رسالته: ((لعمري إنك لصبي حديث السن، تعذر بقلة عقلك وحداثة سنك)).

٥- رسائل الشفاعة والاستعطاف: في طلب إطلاق سراح من سجن أو مرسال له قد حجزه الوالي أو غير ذلك، ومن هذه الرسائل رسالة عروة بن الزبير إلى الوليد بن عبد الملك يتشفع بها لرجل يدعى كعب العبسى قد أذنب مع الوليد بن عبد الملك.

أ- رسالة عروة بن الزبير ((لولم يكن لكعب من قديم حرمته ما يغفر له عظيم جريرته لوجب ألا تحرمه التفيؤ بظل عفوك الذي تأمله القلوب، ولا تعلق به الذنوب، واستشفع بي إليك، فوثقت له منك بعفو لا يخالطه سخط، فحقق أمله فيّ، وصدّق ثقتي فيك تجد الشكر وافياً بالنعمة)).

ب- رسالة الوليد بن عبد الملك بعد أن قبل الشفاعة: ((قد شكرت رغبته إليك، وعفوت
 عنه لمعوّله عليك وله عندى ما يجب، فلا تقطع كتبك عنى فى أمثاله وسائر أمورك)).

7- رسائل الشكر والثناء: كرد فعل على كل نعمة يقدمها شخص لآخر أو يد بيضاء له عليه معروف له، من ذلك ما كتبه سالم مولى هشام إلى بعض إخوانه معبراً عن عميق شكره له: ((قد أصبحت عظيم الشكر لما سلف إليّ منك عوناً على مؤتنف الرجاء فيك)).

٧- رسائل التودد والملاطفة؛ وذلك لتحبيب المكتوب إليه بكتاب الرسالة لجعل المودة حاصلة في القلوب.

- ومن ذلك ما كتب به هشام بن عبد الملك إلى ابن عمر بن سعيد بشأن تعرّض خالد القسري له، إذ كتب إليه يقول: ((فكاتب أمير المؤمنين فيها لك مبتدئاً ومجيباً ومحادثاً وطالباً ما عسى أن يُنزل بك أهلك من أهل البيت أمير المؤمنين من حوائجهم التي تقعد بهم الحشمة عن تناولها من قبله، غير محتشم من أمير المؤمنين ولا مستوحش من تكرارها عليه مستمنحاً ومسترمداً وطالباً ومستزيراً تجد أمير المؤمنين إليك سريعاً بالبر لما يحاول من صلة قرابتهم وقضاء حقوقهم)).

٨- رسائل الشكوى والمطارحات: لما يحل بالإنسان من هموم ومشاكل وعوارض سيئة، ومن ذلك ما كتبه أنس بن مالك إلى عبد الملك بن مروان يشكو إليه تطاول الحجاج عليه ويستنصره ويقول: ((إنّ الحجاج قال لي نكراً، وأسمعني هُجراً، ولم أكن لذلك أهلاً، فخذلني على يديه وأعدني عليه)).

9- رسائل في التنبيه والتحذير؛ من غضب الخليفة أو غيره من الولاة، فقد غضب عبد الملك على موسى بن نصير وطلب من الحجاج أن يأخذ على يديه فعلم بذلك موسى بن أبان، فكتب من الشام إلى موسى يحذره: ((إنك معزول، وقد وجه إليك الحجاج بن يوسف، وقد أمر فيك بأغلظ الأمر فالنجاة النجاة، ولا تمكن ملعون ثقيف من نفسك فيحكم فيك)).

10- رسائل المواساة؛ فيما يشق على الإنسان من هموم أو أمراض أو غير ذلك، ومن هذا النوع من الرسائل ما كتبه الحجاج إلى عبد الملك حتى بنى كلاهما بابين من أبواب المسجد الأقصى فضربت صاعقة باب عبد الملك، فأحرقته ولم تصب بباب الحجاج أيّ أذى، فتطير عبد الملك ((ليهْنِ أمير المؤمنين أن الله تقبّل منه، وما مثلي ومثله إلا كابني آدم إذ قربا قرباناً فتقبل من أحدهما ولم يتقبل من الآخر)) ملمحاً إلى قصة هابيل وقابيل.

11- رسائل الإخبار عن الأحوال: كالتعبير عن البهجة والسرور أو الحزن والأسى، ومن ذلك ما كتبه عبد الحميد الكاتب إلى أحد إخوانه معبراً عن سروره بمولوده الأول: (وأملت ببقائه بعد حياة ذكرى وحسن خلافتي في حرمتي وإشراكه إياي في دعائه شافعاً لي إلى ربه عند خلواته في صلاته، فإذا نظرت إلى شخصه تحرك بي وجدي وظهر به سروري)).

١٢- رسائل في طلب الحاجات: فقد طلب سليان بن هشام إلى أبيه يقول: ((إن بغلتي قد عجزت عنى، فإن رأى أمير المؤمنين أن يأمر لي بداية لي فعل)).

17- رسائل التهادي: تعبيراً عن المودة والمحبة بين الأصدقاء والإخوان والأهل، فقد كتب الحجاج إلى عامل له بفارس يستهديه عسلاً: ((ابعث لي عسلاً من عسل خلار من النحل الأبكار من الدستعيثار الذي لم تمسه النار)).

14- رسائل الألغاز: التي تدور موضوعاتها على التورية والتعمية والتعريض بالغرض، ومن ذلك ما كتبه عبد الملك إلى الحجاج حين دحر ابن الأشعث وهزمه: ((مالك عندي مثل إلا قِدْح ابن مقبل)) وهذا القدح قد فاز تسعين مرةً لم يخب فيها واحدة.

10- رسائل في الموصف للطبيعة والحيوان: والرماح، والسلاح والصيد وكل ما تقع عليه عين الواصف كتب الحجاج إلى عبد الملك كتاباً يذكر فيه هيئة الأرض المتربة المغبرة المقشعرة، ومن ذلك رسالة المهلب إلى الحارث بن عبد الله المخزومي عامل ابن الزبير على البصرة يصف موقعة (سِلّى وسِلّبْرى) مع الخوارج ((فاقتتلنا ساعة رمياً بالنبل وطعناً بالرماح، ثم خلص الفريقان إلى السيوف، ثم إن الله تعالى أنزل نصره على المؤمنين وضرب وجه الكافرين)).

### الباب الثاني عشر الفصل الثالث الخصائص الفنية للرسائل في العصر الأموي

اتبع الأمويون في كتابة رسائلهم منهجاً معتمداً في كتابة الرسائل على وجه العموم تمثل في ((البسملة، العنوان، التحية والسلام، التحميد، التخلّص، الختام، التذييل، الملاحق (نص بيعة أو شهادة أو شعر)).

فالرسالة تبدأ بالبسملة (بسم الله الرحمن الرحيم).

ثم العنوان (من فلان إلى فلان).

ثم التحية (السلام عليكم ورحمة الله).

ثم التحميد (الحمد لله رب العالمين).

ثم التخلص (الفصل) (أما بعد).

ثم الختام (آخر الرسالة).

الملاحق (بيت شعر، شهادة، بيعة).

((بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله رب العالمين من فلان إلى فلان السلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته، أما بعد: فإني أطلب كذا أو لا أرغب بكذا)).

وقد كانت الرسائل في هذا العصر قصيرة إلا أنها اعتمدت بعد في: (التطويل وتكرار التحميدات والتعمق بها بذكر صفات الله تعالى) وقد تميز أسلوب الرسائل في العصر الأموي بسهات عدة تمثلت في:

۱ - السجع كقولهم: (من لم يؤمن بالله وقدره فقد كفر، ومن حمل ذنبه على ربه فقد فجر)، (قد كفرت النعمة واستدعيت النقمة)، (إن الرفق رشد والخرق نكد)، (إن بايعت تشكر وإن

تأبَ تجبر)، (بلغني أنك توجهت إلى العراق وإني أعيذك من الشقاق)، (لذتها نافذة ونعمتها بائدة)، (رزق عبيد الله بن عمر الشهادة ووهب له السعادة).

٢- الازدواج: وهو مجيء فاصلتي قرينتين نثريتين متواليتين أو أكثر في الوزن الصرفي من غير اشتراط مجيء السجع مثل: (إنك دسست إلى الرجال كأنك تحبّ اللقاء)، (أنا أحب لك القول السديد والذكر الحجيل)، (إنكم لم تنفقوا نفقة، ولم تقطعوا عقبة، إلا رفع الله لكم بها درجة وكتب لكم بها حسنة)، (ويحكمون بعدله، ويوقدن بعدله)، (وخيل تدع الديار خراباً والسوار بياضاً)، (الدنيا أيقظت النائم ونبهت الغافل).

٣- الطباق: لجلاء المعنى بإبراز ضده ومثاله: (أطع الله ما استطعت فيها أعلنت وأسررت)، (إن رسول الله أحق الأولين والآخرين بالفضل كله قديمه وحديثه وصغيره وكبيره)، (وتكون أنت للشدة والغلظة، وأكون أنا للرأفة والرحمة)، (إن رضيتم دفعه إليكم وإن كرهتم أدنتكم بحرب)، (حَسُنَ عندك قبحه واحلولي مرّه)، (نقدم ويججم، نحل ويرتحلون).

٤ - الموازنة: وتعني الاتفاق التام بين قرينتين متوليتين أو أكثر (أظهرت حبرة وأضمرت عبرة)، (عاش حميداً ومات سعيداً)، (ولا تشكر في السراء ولا تصبر في الضراء).

المقابلة: باستعمال كلمتين في قرينه بمعنى ما، ثم يأتي بقرينة تالية على استعمال كلمتين كل منهما طبعاً أو عكس ومثاله: (لو أجبر الله الخلق على الطاعة لأسقط عنهم الثواب، ولو أجبرهم على المعاصي لأسقط عنهم العقاب)، (يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر)، (قتل خيارها واستبقى شرارها)، (إن السنَّة قد أميتت وإن البدعة قد أحييت)، (سيان عنده منع حق إعطاء باطل).

7 - الترادف: وهو وقوع قرينتين كها المعنى وبسطه ومن أمثلته: (حسن عندك قبحه، واحلولى عندك مرّه)، (وأمير المؤمنين أحق من قال: عشرتي، وعفا عن ذنبي)، (وأن الليل والنهار سريعان في طي الأجل، ونقص العمر)، (لا تسلع المتكبرين على المستضعفين فتبوء بأوزارك وأوزارٍ مع أوزارك وتحمل أثقالك وأثقالاً مع أثقالك)، (أبت القلوب لها إلا حباً، وأبت النفوس لها إلا عشقاً).

٧- التشبيه: القائم على التصوير والتجسيد لإبراز المعنى في وضوح وقوة ليترسخ في الذهن، ومن ذلك ما قاله زياد لمعاوية: (وجدتك كالغريق يغطيه الموج فيتشبث بالطحلب ويتعلق بأرجل الضفادع طمعاً في الحياة) و(ولا تكن كالموصول يطير بريش غيره) و(كالمتحير بمهمة ضلّ بهن الدليل) و(تطلب ابن عقيل كطلب الخرزة) و(أنت لليتيم كالأب الرحيم وللضعيف كالأخ البَرّ) و(لاق عصابة خلعتْك من حبالها خلعها نعالها) و(إن أهل العراق أقبلوا إليك مثل السيل المنحدر من عل، ليس يرده شيء حتى ينتهي إلى قراره) و(الإمام العادل كالراعي الشفيق على إبله) و(وكالأب الحاني على ولده) و(كالأم الشفيقة البَرَّة الرفيقة بولدها) و(كالقلب بين الجوانح تصلح بصلاحه وتفسد بفساده) و(الدنيا كالسم يأكله من لا يعرفه، وفيه حتفه) و(كالعروس المجلّوه فالعيون إليها ناظرة، والقلوب إليها والحة) و(كمثل الحية لين ملمسها تقتل بسمّها) و(إنى وإياك كالزجاجة والحجر).

٨- التكرار: وهو إعادة لفظ بعينه أو مشتقاته أو جملة بحالها عدة مرات، وقد ورد ذلك في القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف في سورة الرحمن والقمر، ومن أمثلته في الرسائل (العجل، العجل)، (نحن نعلم أنا أحق بذلك الحق المستحق)، (يا غوثاه، يا غوثاه) (النجاة، النجاة)، (الوحي، الوحي، الوحي)، (الزم الحق ينزلك الحق منازل أهل الحق يوم لا يقضى بين الناس إلا بالحق).

9 – الكتابة: ظاهرة أسلوبية تقوم على بناء معنوي خفي يلمح من الجملة ولا يصرح به، وهو كتابة عن صفة أو موصوف أو نسبة ومثاله (وإلا اختطفتك بأضعف ريش)، (لو فعلت لقلبت لك ظهر المجن)، (وإلا أشرعت إليك صدر الرمح)، (تركت من حضر لا أهل ورد ولا صدر).

• ١ - الاستعارة: وهي ظاهرة أسلوبية تصور بالكلام قضية من القضايا بالتحسين المعنى وتجسيده في صورة مادية محسوسة، ومن أمثلته: قال عمر بن عبد العزيز: (إذا قرأت كتابي هذا فحصنها بالعدل ونق طرقها من الظلم)، (إني أيقظت رأيي وأنمت هواي)، (إن الله قد أطفأ النائرة).

1 ١ - التمثيل: وهو أسلوب يدل على معنى غير مصرح به فهي مركبة والتشبيه بسيط، ومن أمثلته كتاب يزيد بن الوليد إلى مروان بن محمد في طلب البيعة بعد تردده بها: (إني أراك تقدم رجلاً وتؤخر أخرى، فإذا أتاك كتابي هذا فاعتمد على أيها شئت)، و(إن حضور المعازف واستماع الأغاني واللهج بها ينبت النفاق في القلب كما ينبت العشبَ الماءً) و(قوة طباع السوء كامنة في بني أدم كمون النار في الحجر الصلد).

17 - صحة التقسيم: وذلك بتغطية جميع أقسام الموضوع أو الفكرة المطروحة مثال: في مال أهل حرب إنهم صاروا: (بين قتيل وأسير وطريد وشريد) و(نحن القوم على حاله، وهم يرقون منا حالات: إن طعموا حاربوا، وإن ملّوا وقفوا، وإن يئسوا انصر فوا وعلينا أن نقاتلهم إذا قاتلوا ونتحرّ ز إذا وقفوا ونطلب إذا هربوا).

١٣ - التناظر (المساواة): بحيث يتقابل بها عنصران يشترك كل منها في حكم واحد في إحدى حالتي السلب أو الإيجاب، ومن أمثلته: (ساءني والله ما ساءك) و (متى تكدني أكدك) و (له ماله وعليه ما عليهم).

١٤ - الجناس: ظاهرة موسيقية إيقاعية ذات وظيفة على مثالها: (لا توافق وفقاً ولا ترافق رفقاً) و(من صائح بها وناصر وهاتف بها وناعق).

# الباب الثاني عشر الفصل الرابع أسس أساليب الرسائل في العصر الأموي

أ- تقوم الأساليب للرسائل في العصر الأموي على:

الإيجاز والإطناب طولاً وقصراً في الرسائل.

الوضوح في المعاني ووضوح في معاني الكلمات.

العفوية والتروى من غير تكلف ولا تعمّل ولا بحث مقصود.

الفصاحة في الكلمات والكلام.

التهاسك وقوة التأليف.

التكثيف بحشد جملة من الظواهر الأسلوبية في قرينة واحدة أو قرينتين متواليتين كالجناس والطباق معاً.

ضعف التصوير بسبب تراجع الملكات الفطرية وضعف السلائق خلال: انتشار اللحن بين الناس.

ب- أما المعاني فقد كانت مستمدة من مصادرها الخارجية من خلال:

الاقتباس.

التضمين.

حل النصوص الأخرى.

التلميح لقصة معينة أو حادثة مشهورة فقد أخذ كتاب رسائلهم من القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف ومن حل نصوص الآخرين والتلميح إلى قصص أخرى، ومن الأمثال والحكم المعروفة الرسائل، والأقوال المأثورة ومن أجزاء الرسائل، وكذلك السجع مستمدة من مصادرها الذاتية من خلال (قوة النفس أو الشخصية وسعة الثقافة وغزارة التجارب وكثرة الاطلاع).

## الباب الثاني عشر الفصل الخامس المذاهب الفنية في رسائل العصر الأموي

اعتمد كتاب الرسائل في العصر الأموى مذاهب ومدارس وتيارات عدة منها:

١ - مذاهب السجع: فهو الحلية الأولى الفنية بحيث تحولت إلى مذهب فني شمل معظم رسائل العصر الأموى.

٢ - مذهب الإرسال: والتلميح: إهمال السجع إهمالاً تاماً من الرسائل.

٣- مـذهب الإشـارة والتلميح: إلى بعـض الشخـصيات أو الأحـداث أو الأشـعار أو القصص أو الأخبار والأقوال المأثورة والوصايا من غير تـصريح ملامساً حـدود الإلغاز والغموض والإيجاز والتعمية.

٤ - مذهبا الإغراب والتقعير حيث عزف فيه أصحاب الرسائل على وتر الألفاظ الغريبة والحوشية أو الوحشية من خلال تكلف التعبير عن المعاني القريبة بطرق متوعرة ومتلوية وبعيدة لإظهار القدرات اللغوية أحياناً.

٥ مذهب الرمز: والتعمق المعنوي من خلال معالجة المعاني بشيء غير قليل من التجريد
 والارتقاء إلى عالم معنوي خالص لا أثر فيه لتجسيد مادي.

٦ مذهب الرمز: من خلال استعمال إشارة أو لفظة أو صورة معينة للتعبير عن معنى
 معين أو حالة أو حدث ما بدلاً من التعبير المباشر.

# الباب الثاني عشر الفصل السادس قضايا كتاب الرسائل في العصر الأموي

لم يكن من الميسور أن يكون أي واحد من الناس كاتباً للرسائل التي تتطلب مستوى مقبولاً من الفن وروعة الحسابية، ذلك أن المعاني والرد على الرسائل الأخرى خاصة مهمة صعبة؛ ومن هنا فإن كتّاب الرسائل أصبحوا ذوي صناعة ومهنة خاصة بهم، وقد اشترط في كتاب الرسائل في العصر الأموي:

الثقافة التخصصية والعامة لكاتب الرسائل، وذلك بالتعمق بالمعارف والعلوم الإسلامية ومعارف وآداب اللغة العربية والمعارف التاريخية والمعارف الحسابية.

اختيار الكتّاب وتخريجهم: من خلال مزايا خاصة تؤكد على الكفاءة وإتقان الخط من خلال ملازمة الدواوين والتدرب على أعمالها.

الصفات الأخلاقية والسلوكية كالفضل والأمانة والعقل والوداعة والكتهان والإسلام والحلم والفهم والإقدام والإحجام والعفاف والإنصاف والوفاء والعطف والمواساة.

# الباب الثاني عشر الفصل السابع الرسائل الأدبية في العصر الأموي

## الرسالة الأدبية

#### ا- مقدمة:

ظهرت الرسالة الأدبية في أواسط العصر الأموي، وتمثلت في رسائل عبد الحميد بن يحيى الكاتب (رسالته إلى الكتاب، رسالة في الصيد، رسالة في الإخاء، رسالة في الشطرنج، رسالته إلى ولي العهد) وفي رسائل ابن المقفع الأدبية والسياسية والأخلاقية، وقد جاءت هذه الرسائل لتعبر عن طاقات الأدباء الفكرية والعاطفية، فاحتلت مكانة بارزة في أدبنا، وذلك لقدرتها على استيعاب المعلومات الوافرة والموضوعات الجديدة ومنهجها يعتمد على (البسملة، التحميد، والصلاة على النبي، ثم ذكر الموضوع ضمن أسلوب مشرق ممتع حسن التقسيم والتقريع).

وظهر في العصر الأموي نوع جديد من الرسائل صبغ بالصبغة الأدبية وتسمى بها، وذلك بعد ميل كتاب الرسائل إلى تطويل الرسائل كي يساعد في استيعاب قدر واسع من المعلومات في موضوع من المواضيع، وأصبحت الرسالة الأدبية تتحدث عن موضوعات شتى كوصف الصيد والوصايا وأول من كتب رسائل في الوصف (أبو غالب عبد الحميد بن يحيى بن سعيد الأصفر) وقد تناول الأدباء في هذه الرسائل موضوعات متعددة، وتتميز الرسائل الأدبية في العصر الأموى بشكلين:

١ - شكل مستقل: تمثل شكل الرسالة الترسلية المعروفة من خلال: (البسملة، التحميد لله تعالى، الصلاة على النبي ريالية الموضوع، سبب الوضع، الخاتمة، التذييل).

٢ - وشكل مستقل: يراعي الخصائص الأساسية السابقة في الشكل المستقل مضيفاً لـذلك
 (الطول، العمق، التشعيب).

فجمعوا رسائل في اللغة والمذاهب والفرق والجدل والاحتجاج والتفسير بحيث أخذت طابعاً موسوعياً، فاستعمل الأدباء واللغويون والمؤرخون والنقاد والفقهاء والبلاغيون الرسالة لتوصيل أفكارهم.

ب- رسالة عبد الحميد الكاتب للكتاب:

إليكم معشر الكتاب:

أما بعد، حفظكم الله يا أهل صناعة الكتابة وحاطكم ووفقكم وأرشدكم، فإن الله عز وجل جعل الناس بعد الأنبياء والمرسلين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، ومن بعد الملوك المكرمين أصنافاً وإن كانوا في الحقيقة سواء، وصرفهم في صنوف الصناعات وضروب المحاولات إلى أسباب معاشهم وأبواب أرزاقهم.

فجعلكم معشر الكتاب في أشرف جهات أهل الأدب والمروءة والرواية، بكم تنتظم للخلافة محاسنها، وتستقيم أمورها، وبنصائحكم يصلح الله للخلق سلطانهم، ويعمر بلدانهم، لا يستغني الملك عنكم، ولا يوجد كاف إلا منكم فموقعكم من الملوك موقع أساعهم التي بها يسمعون وأبصارهم التي بها يبصرون، وألسنتهم التي بها ينطقون، وأيديهم التي بها يبطشون، فأمتعكم الله بها خصكم من فضل صناعتكم ولا نزع عنكم ما أضفاه من النعمة عليكم، وليس أحد من أهل الصناعات كلها أحوج إلى اجتماع خِلال الخير المحمودة وخصال الفضل المذكورة المعدودة منكم.

أيها الكتاب: إذا كنتم على ما يأتي في هذا الكتاب من صفتكم، فإن الكاتب يحتاج من نفسه ويحتاج منه صاحبه الذي يثق به في مههات أموره أن يكون حليهاً في موضع الحلم فهيها في موضع الحكم، مقداماً في موضع الإحجام، مؤثراً للعفاف والعدل موضع الإنصاف كتوماً للأسرار، وفياً عند الشدائد عالماً بها يأتي من النوازل، يضع الأمور مواضعها والطوارق أماكنها، قد نظر في كل فن من فنون العلم فأحكمه، فإن لم يحكمه أخذ منه بمقدار ما يكتفي به، يعرف بغريزة عقله وحسن أدبه وفضل تجربته ما يرد عليه قبل وروده، وعاقبة ما يصدر عنه قبل صدروه، فيعد لكل أمر عدته وعتاده ويهيئ لكل وجه هيئته وعادته.

فتنافسوا يا معشر الكتاب صنوف الآداب وتفقهوا في الدين وابدؤوا بعلم كتاب الله عز وجل والفرائض، ثم العربية، فإنها ثقاف ألسنتكم، ثم أجيدوا الخط فإنه حلية كتبكم، وارووا الأشعار واعرفوا غريبها ومعانيها وأيام العرب والعجم وأحاديثها وسيرها، فإن ذلك معين لما تسمو إليه هممكم، ولا تضيعوا النظر في الحساب فإنه قوام كتاب الخراج، وارغبوا بأنفسكم عن المطامع سنيها ودنيها وسفساف الأمور ومحاقرها فإنها مذلة للرقاب مفسدة للكتاب، ونزهوا صناعتكم عن الدناءة واربؤوا بأنفسكم عن السعاية والنميمة وما فيه أهل الجهالات، وإياكم والكبر والصلف والعظمة فإنها عداوة مجتلبة من غير إحنة وتحابوا في الله عز وجل في صناعتكم وتواصوا عليها بالذي هو أليق بأهل الفضل والعدل والنبل من سلفكم وإن نبا الزمان برجل منكم، فاعطفوا عليه وواسوه حتى يرجع إليه حاله ويثوب إليه أمره، وإن أقعد أحداً منكم الكبر عن مكسبه ولقاء إخوانه فزوروه وعظموه وشاوروه واستظهروا بفضل أحداً منكم الكبر عن مكسبه ولقاء إخوانه فزوروه وعظموه وشاوروه واستظهروا بفضل

وليكن الرجل منكم على من اصطنعه واستظهر به ليوم حاجته إليه أحفظ منه على ولده وأخيه، فإن عرضت في الشغل محمدة فلا يعرفها إلا إلى صاحبه، وإن عرضت مذمة فيحملها هو من دونه، وليحذر السقطة والزلة والملل عند تغير الحال، فإن العيب إليكم معشر الكتاب أسرع منه إلى القراء وهو لكم أفسد منه لها، فقد علمتم أن الرجل منكم إذا صحبه الرجل يبذل له من نفسه ما يجب له عليه من حقه فواجب عليه أن يعتقد له من وفائه وشكره واحتماله وخيره ونصيحته وكتمان سره وتدبير أمره ما هو جزاء حقه، ويصدق ذلك فعله له عند الحاجة إليه والاضطرار إلى ما لديه، فاستشعروا ذلك وفقكم الله من أنفسكم في حالتي الرخاء والشدة والحرمان والمواساة والإحسان والسراء والضراء، فنعمت الشيمة هذه لمن وسم بها من أهل هذه الصناعة الشريفة.

وإذا ولي الرجل منكم أو صيّر إليه من أمر خلق الله أمر، فليرقب الله عز وجل وليؤثر طاعته وليكن على الضعيف رفيقاً، وللمظلوم منصفاً فإن الخلق عيال الله، وأحبهم إليه أرفقهم بعياله، ثم ليكن بالعدل حاكماً وللأشراف مكرما وللفيء موفراً وللبلاد عامراً، وللرعية متالفاً، وعن أذاهم متخلفاً، وليكن في مجلسه متواضعاً حليماً، وفي سجلات خراجه واستقصاء

حقوقه دقيقاً وإذا صحب أحدكم رجلاً فليختبر خلائقه، فإذا عرف حسنها وقبيحها أعانه على ما يوافقه من الحسن، واحتال على صرفه عها يهواه من القبيح بألطف حيلة وأجمل وسيلة، وقد علمتم أن سائس البهيمة إذا كان بصيراً بسياستها التمس معرفة أخلاقها، فإن كانت رموحاً لم يهجها إذا ركبها وإن كانت شبوباً اتقاها من بين يديها وإن خاف منها شروداً توقاها من ناحية رأسها، وإن كانت حروناً قمع هواها برفق في طريقها، فإن استمرت عطفها يسيراً فيساس له قيادها، وفي هذا الوصف من السياسة دلائل لمن ساس الناس وعاملهم وجربهم وداخلهم.

والكاتب بفضل أدبه وشريف صنعته ولطيف حيلته ومعاملته لمن يحاول من الناس ويناظره ويفهم عنه أو يخاف سطوته أولى بالرفق بصاحبه، ومداراته وتقويم أوده من سائس البهيمة التي لا تفقه جواباً ولا تعرف صواباً ولا تفهم خطاباً إلا بقدر ما يصيرها إليه صاحبها الراكب عليها، ألا فأمعنوا رحمكم الله في النظر، واعملوا فيه ما أمكنكم من الروية والفكر تأمنوا بإذن الله ممن صحبتموه النبوة والاستثقال والجفوة، ويصير منكم إلى الموافقة وتصيروا منه إلى المؤاخاة والشفقة إن شاء الله، ولا تجاوزن الرجل منكم في هيئة مجلسه وملبسه ومركبه ومطعمه ومشربه وخدمه وغير ذلك من فنون أمره قدر حقه، فإنكم مع ما فضلكم به الله من شرف صنعتكم خدمة لا تحملون في خدمتكم على التقصير وحفظة لا تحتمل منكم أفعال التضييع والتبذير.

واستعينوا على أفعالكم بالقصد في كل ما ذكرته لكم وقصصته عليكم، واحذروا متآلف السرف وسوء عاقبة الترف فإنها يعقبان الفقر ويذلان الرقاب ويفضحان أهلها ولاسيها الكتاب وأرباب الآداب، وللأمور أشباه وبعضها دليل على بعض، فاستدلوا على مؤتلف أعهالكم بها سبقت إليه تجربتكم، ثم اسلكوا من مسالك التدبير أوضحها محجة وأصدقها حجة وأحمدها واعلموا أن للتدابير آفة متلفة وهو الوصف الشاغل لصاحبه عن إنفاذ علمه ورويته، فليقصد الرجل في مجلسه قصد الكافي من منطقه، وليوجز في ابتدائه وجوابه، وليأخذ بمجامع حججه فإن ذلك مصلحة لفعله ومدفعة للشاغل من إكثاره.

وليضرع إلى الله في صلة توفيقه وإمداده بتسديده مخافة وقوعه في الغلط المضر ببدنه وعقله وأدبه، فإنه إن ظن منكم ظان أو قال قائل: إن الذي برز من جميل صنعته وقوة حركته إنها هو بفضل حيلته وحسن تدبيره، فقد تعرض بظنه أو مقالته إلى أن يكله الله عز وجل إلى نفسه فيصير منها إلى غير كاف وذلك على من تأمله غير خاف، ولا يقل أحد منكم أنه أبصر بالأمور، وأحمل لعبء التدبير من مرافقه في صناعته ومصاحبه في خدمته، فإن أعقل الرجلين عند ذوي الألباب من رمى بالعجب وراء ظهره، ورأى أن صاحبه أعقل منه وأجمل في طريقته.

وعلى كل واحد من الفريقين أن يعرف فضل نعم الله عليه جل ثناؤه من غير اغترار برأيه ولا تزكية لنفسه ولا تكاثر على أخيه أو نظيره أو صاحبه وعشيره وحمد الله واجب على الجميع، وذلك بالتواضع لعظمته، والتذلل لعزته، والتحدث بنعمته.

تولانا الله وإياكم معشر الكتبة بها يتولى به من سبق علمه بإسعاده وإرشاده، فإن ذلك إليه وبيده، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

عبد الحميد الكاتب المتوفّى سنة ١٣٢ هـ

## الباب الثاني عشر الفصل الثامن الموضوعات الشخصية الخاصة

لم تكن الرسائل الشخصية في العصر الأموي قليلة؛ لأن هذا العصر كان يعج بالحركة والاضطراب، فكانت مزدهرة فيه كل الازدهار ومنتشرة على نطاق واسع، وقد اهتم القدماء بهذه الرسائل وبينوا لنا أبرز موضوعاتها التي تدور حولها فذكر القلقشندي (م ٢١٨هـ) منها على سبيل المثال: (التهاني والتعازي والتهادي والشفاعات والتشوق والاسترضاء والاعتذار والشكوى واستهاحة الحوائج والشكر والعتاب والذم والإخبار والمداعبات...) وهذه الموضوعات كها نرى موضوعات اجتهاعية عاطفية تتصل بحياة الأفراد وعلاقاتهم الخاصة فيها بينهم، وكان من الطبيعي نفسياً أن تتسرب هذه الهموم الشخصية إلى كتب أهل العصر بها على نطاق واسع غير أن ما وصل إلينا من آثارها كان قليلاً جداً.

وقد وصلت الرسائل في هذا العصر إلى ستمئة لارتباطها بالشخصيات التاريخية البارزة أو بالأحداث المهمة أو بالأخبار الطريفة آنذاك، وهذه الرسائل الشخصية لا ترتبط بفئة معينة من فئات المجتمع حكاماً أو رعية، وإنها تنتمي إلى أفراد من مختلف المستويات والمواقع الاجتهاعية في ذلك العصر بدءاً من الخلفاء في القمة وانتهاء بأفراد الرعية العاديين في قاعدة ذلك المجتمع، وتتميز هذه الكتب بأنها:

- ١ موجهة من فرد إلى فرد آخر بعينه.
- ٢- يدور مضمونها حول قضايا شخصية خاصة قائمة بينها.
  - ٣- لا تتصل بموضوعات الرسائل الديوانية العامة.
- ٤ تتناول موضوعات تهم الصلات الاجتماعية والنفسية بين أبناء المجتمع الواحد سواء
   كانت هذه الموضوعات:

أ- ذات طابع ودي بين الأصدقاء والأقارب والمعارف.

ب- مشوبة بالخشونة وإغلاظ القول والفظاظة في الخطاب بين المتبوعين وأتباعهم أو بين الخصوم.

٥ - موضوعات هذه الرسائل كثيرة متنوعة.

# الباب الثاني عشر الفصل التاسع نماذج من الرسائل في هذا العصر

#### رسائل شخصية

## أ- في التهاني والتعازي

لما كانت الحياة مليئة بالرغائب والنعم فقد كان تحصيل شيء منها يستدعي التهنئة والغبطة، ويقابل ذلك ما فيها من المصائب والغير التي يستدعي حلولها في النفس أو المال أو البدن مواساتها في التعزية، ومما أثر من تهاني العصر الأموي وتعازيه البارزة في الكتب الشخصية ما كتب به الضحاك بن قيس إلى يزيد بن معاوية حين تولى الخلافة بعد موت أبيه إذ يقول:

(الحمد لله الذي لبس رداء البقاء وكتب على عباده الفناء، فقال عز وجل: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ، وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الجُلَالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ [سورة الرحمن: ٢٦-٢٧] أما بعد فكتابي إلى أمير المؤمنين كتاب تهنئة ومصيبة، فأما التهنئة فالخلافة التي جاءت عفواً، وأما المصيبة فموت أمير المؤمنين معاوية فإنا لله وإنا إليه راجعون).

ونلاحظ أن الضحاك قد مهّد لتعزيته في هذا الكتاب بالتسليم لقضية الفناء من خلال ما أمضى الله في كتابه العزيز من سنة على البشر أجمعين بلا استثناء إذ لا خلود لأحد سوى لله تعالى الذي لا يولد ولا يفنى، ثم قرن تعزيته عن فجيعة الفقد بتهنئة يزيد بتوليه بمنصب الخلافة بأيسر سبيل بوصفه ولي العهد المبايع له من قبل أغلبية المسلمين في حياة أبيه وذلك كله؛ لأن المقام كان يتطلب مثل هذه الازدواجية في الخطاب، ويعد الضحاك فيها يروى أول من عزى وهنأ في مقام واحد، وسنرى قيمة هذا الكتاب المعنوية وأثره في الشعراء خاصة في باب لاحق بعون الله تعالى.

وكتب عمر بن عبد العزيز إلى عمر بن عبد الله بن عتبة بعزبه عن أبيه ويقول: (إنا قوم من أهل الآخرة سكنًا الدنيا أموات أبناء أموات فالعجب كل العجب لميت يكتب إلى ميت يعزيه

عن ميت) فقد حاول عمر أن يعزي الرجل بأن يذكره بمسلمة لا جدال فيها ليعلمه أن ما جرى قد تم وفق القاعدة الإلهية والسنة الطبيعية لكل مخلوق إذ كيف تبقى الفروع مهم امتد بها الزمان إذا ما اقتلعت الجذور والأصول، وإن كل ما له بداية لابد أن يكون له نهاية ينتهى إليها.

وكتب عمر أيضاً إلى ميمون بن مهران رداً على تعزيته عن ابنه عبد الملك بن عمر فقال: (كتبت إلى تعزيني عن ابني عبد الملك وهو أمر لم أزل أنتظره، فلما وقع لم أنكره).

وكتب عبد الحميد بن يحيى الكاتب عن مروان بن محمد إلى هشام بن عبد الملك عن امرأة من حظاياه اخترمتها يد المنون فشبه هذه المرأة بالعارية المستردة التي منحه الله تعالى إياها ليتمتع بها إلى حين، ثم استردها منه، وعبر عها له عند الله تعالى من الأجر في الحالين حال شكره إذ منحه إياها وحال صبره على ذهابها إذ قبضها فقال: (إن الله تعالى أمتع أمير المؤمنين من أنيسته وقرينته متاعاً مده إلى أجل مسمى، فلها تمت له مواهب الله وعاريته قبض إليه العاربة، ثم أعطر أمير المؤمنين من الشكر عند بقائها والصبر عند ذهابها أنفس منها في المنقلب وأرجح في الميزان وأسنى في العوض، فالحمد لله رب العالمين وإنا لله وإنا إليه راجعون).

وكتب أيضاً عن مروان إلى هشام كتاباً في مولودين ولدا له، فهلك أحدهما وبقي الآخر سائلاً إياه شكر الله على النعمة بمن أبقى والصبر على النكبة بمن هلك.

وكتب مروان بن محمد إلى الوليد بن يزيد حين تولى الخلافة بعد موت عمه هشام بتهنئته في رسالة طويلة بمثل قوله: (بارك الله لأمير المؤمنين فيها أصاره إليه من ولاية عباده بوراثة بلاده، فالحمد لله الذي اختار أمير المؤمنين لخلافته ووثائق عرى دينه) ولن يعزِّه عن عمه لما كان بينهها من كراهية.

## ب- في الوعظ والتذكير

1 - كتب شريح بن الحارث قاضي الكوفة إلى صديق له خرج إلى النجف مع الناس هرباً من وباء وقع في الكوفة، فذكره بقدرة الله تعالى على عباده حين تحين آجالهم أينها كانوا، من غير أن ينفعهم بعدهم في مد الأجل أو قربهم في تعجيله، فقال في بعض كتابه: (إن المكان الذي خلفته لا يعجل لأحد همامه، ولا يظلمه أيامه، وأنا وإياك لعلى بساط واحد وإن النجف من ذي القدرة لقريب).

Y – وكتب عمر بن عبد العزيز إلى رجل يوصيه (بتقوى الله وبأن يقدم ما استطاع من ماله إلى دار قراره؛ لأن الموت وشيك وما بعده آت لا محالة بكر الليل والنهار وتعاقبهما وفعل الليل والنهار أو الجديدين للناس أمر مسلم به لا ينكره أحد، ولذا فإن النتيجة المبنية عليه صحيحة مسلّم بها أيضاً، ومادام الأمر كذلك فعلى المرء أن يتزود لآخرته بها قدر عليه من الزاد، كها يتزود المسافر في الدنيا من مكان إلى مكان بها يعينه على طريقه وحله وترحاله في سفره وعلى رأس واد المسافر إلى الآخرة.

(تقوى الله) وما ينتج منها من عمل صالح يشمل تسخير الأموال وغير الأموال في كل عمل ينطوى تحت اسم الصلاة.

٣- وكتب عمر بن عبد العزيز أيضاً إلى رجل يذكره بحتمية الموت فيقول: (يا أخي إنك قد قطعت عظم السفر وبقي أقله وإياك أن تغرك الدنيا، فإن الدنيا دار من لا دار له ومال من لا مال له).

٤ – وكتب عمر بن عبد العزيز إلى بعض أهل بيته بعظه ويذكره فيقول: (إنك إن استشعرت ذكر الموت في ليلك ونهارك بغض إليك كل فان وحبب إليك كل باق، والدنيا فانية بها فيها من متاع فلا مجال لودها والآخرة دار باقية خالدة فيها النفس تولع وتتمسك من حيث النتيجة).

٥ - وكتب عمر بن عبد العزيز أيضاً إلى رجاء بن حيوة يقول مزهداً إياه في متاع الدنيا:
 (من أكثر من ذكر الموت اكتفى باليسير).

7 - وكتب عمر بن عبد العزيز حين تولَّى الكتابة إلى ابنه عبد الملك وكان في المدينة بوصيه وبنصحه وبعظه، ومما قال في ذلك (إن استطعت أن تكثر من تحريك لسانك في ذكر الله تحميداً وتسبيحاً وتهليلاً فافعل فإن أحسن ما وصلت به حديثاً حسناً حمد الله وشكره، وإن أحسن ما قطعت به حديثاً سيئاً حمد الله وذكره).

٧- كتب الحسن البصري إلى مكحول بن عبد الله (م ١١٨ هـ) وهو أحد الفقهاء الأئمة بالشام في ذلك العصر، وقد اتصل بالحسن خبر موته، ثم جاءه خبر ينفي ذلك عنه، إذ يقول: (أتانا عنك ما راعنا، ثم أتى بعد ذلك ما أكذبه فلعمر الله لقد سررنا وإن كان السرور بها

سررنا به وشيك الانقطاع ذاهباً عما قليل إلى الخبر الأول، فهل أنت عافاك الله ووفقنا وإياك إلى صالح العمل إلا كرجل ذاق الموت وعاين ما بعده وسأل الرجعة فأجيب إليها وأعطي ما سأل بعد ما عاين ما فاته، فتأهب في نقل جهازه إلى دار قراره لا يرى أن له من ماله إلا ما قدم أمامه ومن عمله إلا ما كتب له ثوابه.

### ج- في اللوم والعتاب

۱ – كان معاوية يغري بين مروان بن الحكم وسعيد بن العاص فكان يولي أحدهما على المدينة ويعزل الآخر ويأمر الجديد بقبض أموال سلفه، فكان سعيد يمتنع حين يتولى عن قبض أموال مروان، فلما أتى مروان – حين تولى مرة – كتاب معاوية بقبض أموال سعيد وهمَّ بذلك، أطلع سعيد مروان على كتب معاوية إليه بقبض أموال مروان حين كان والياً، وذكر أنه امتنع عن قبضها للقرابة والحرمة فكف مروان عنه.

٢ – وكتب سعيد إلى معاوية في ذلك يلومه ويعاتبه في مثل قوله: (العجب مما صنع أمير المؤمنين بنا في قرابتنا إنه يضغن بعضنا على بعض وإدخاله القطيعة بيننا والشحناء، وتوارث الأولاد ذلك فوالله لو لم نكن بني أب واحد إلا لما جمعنا الله عليه من نصر الخليفة المظلوم وباجتماع كلمتنا لكان علينا أن نرعى ذلك).

٣- وكتب معاوية إلى عمرو بن العاص يلومه على كلام بلغه عنه فقال يصفه (أذ أوله بطر
 وآخره خور ومن أبطره الغنى أذله الفقر)

٤ - وكتب عبد الملك إلى بعض ولده، وقد خالفه في أمر فقال: (إني أمرتك بأمر فأتيت غيره ووصيتك بوصية فأبيت إلا عصيانها وخفت أنك بمنزلة الصبي الذي إذا أمر بشيء أباه، وإذا نهي عن شيء أتاه فيحتال له فيها ينفعه بأن ينهى عنه وفيها يضره بأن يؤمر به، ويا سوءتي لمن هذه حاله).

٥ – وكتب يزيد بن عبد الملك إلى أخيه وولي عهده هـشام يقـول: (قـد بلغنـي اسـتقلالك حياتي واستبطاؤك موتي ولعمري إنك بعدي لواهى الجناح أجذم الكف).

٦ - وكتب هشام إلى خالد القسري عامله على العراق عدة كتب مطولة يلومه بها على
 إفراطه في الدالة عليه ويعاتبه على أقوال ندت عنه في مجالسه تطاول بها عليه، ويذكره بها أنعم

عليه به من ولاية وشهرة ومال وشرف، وقال في بعض هذه الكتب: (قد بلغ أمير المؤمنين عنك أمر لم يحتمله لك إلا لما أحب من رب الصنيعة قبلك واستتهام معروفه عندك، وكان أمير المؤمنين أحق من استصلح ما فسد عليه منك).

٧- وكتب عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب إلى بعض أصحابه يلومه ويعاتبه لاختلاف حاله اليوم عها كانت عليه حين عرفه، ويصف ما في نفسه من عواطف نحوه تترجح بين اليأس والرجاء ويظهر تردده في أمر اطراحه أو صلته، ويعد هذا الكتاب من أجمل الكتب في التعبير عن الشك والحيرة في حقيقة الصداقة والوداد بين صاحبين، ويعد اللوم والعتاب موضوعاً من الموضوعات الداخلة في صميم عواطف المحبة والمودة بين الناس، ولو لا هذه المحبة وتلك المودة لم يكن هناك لوم ولم يكن هناك عتاب أصلاً، وهو أول درجة من درجات المكاشفة بين الأصحاب والأصدقاء والأهل، فإن لم يجدِ نفعاً في إصلاح الحال ورتق الفتق انتقل إلى مرحلة أقسى وأشد وقعاً هي التقريع والتوبيخ التي تنذر بالقطيعة والهجر.

## د- في التقريع والتوبيخ

۱ – كتب معاوية إلى زياد بن أبيه عامله على البصرة يقرعه ويوبخه حين علم برده شفاعة الحسن عنده لرجل من شيعته الداخلين أصلاً في أمان الصلح بينه وبين الحسن، ومن ذلك قوله: (علمت أن لك رأيين أحدهما من أبي سفيان والآخر من سمية، فأما الذي من أبي سفيان فحلم وحزم، وأما الذي من سمية فما يكون من رأي مثلها من ذلك كتابك إلى الحسن تشتم أباه وتعرض له بالفسق ولعمرى لأنت أولى بالفسق من أبيه).

٢ - وكتب الحجاج إلى خالد بن عتاب بن وقاء الرياحي عامله على الري يشتم أمه لأمر ما ويعيره بمقتل أبيه على يد الخوارج بخذلانه إياه وفراره عنه فقال: (أنت الذي هربت عن أبيك حتى قتل، فلم يسكت خالد عن هذه الإهانة، بل كتب إليه يشتم أمه ويعيره بفراره (يوم الحرة) هو وأبوه على جمل، ثم يسأله ساخراً (أيكما كان أمام صاحبه).

٣- وكتب عبد الملك إلى الحجاج كتاباً شديد اللهجة لتعرضه لأنس بن مالك الأنصاري صاحب رسول الله على وخادمه بالمدينة عشر سنين ولتطاوله عليه بالكلام، وقد تفكر عبد الملك يوماً في أمره وأمر الحجاج الذي اقترف في العراق من الجرائم ما يغضب الله فرأى أنه

مسؤول عن تأميره وعمله أمام الله تعالى يوم الحساب، فكتب إلى الحجاج يعلمه أنه عجز عن التهاس العذر له في سيرته بالناس في الدنيا، وأنه في الآخرة أعجز، ثم راح يكيل له ولأبيه ولجده ولآله الشتائم مستعرضاً تاريخ علاقته به منذ أن كان فرداً من أفراد شرطة روح بن زنباع إلى أن بلغ به ما بلغ من ولايات، ولعل الشك غالب في النفس على مثل هذا النوع من الخطاب.

٤ - وكتب سليان بن عبد الملك وهو ولي للعهد إلى الحجاج عدة كتب لم ينظر فيها الحجاج، فغضب سليان عليه وكتب إليه كتاباً مليئاً بالتقريع الشديد على شاكلة قوله: (لا تسكت عن قبيح ولا ترعوي عن إساءة ولا ترجو لله وقاراً حتى دعيت فاحشاً سباباً).

و- إلا أن الحجاج لن يسكت عن هذا الكتاب فأجاب سليان بالمثل على شاكلة قوله:
 (لعمري إنك لصبى حديث السن تعذر بقلة عقلك وحداثة سنك).

٦- وكتب هشام إلى خالد القسري كتباً يقرعه بها ويوبخه توبيخاً عظيماً على فلتات لسانه التي بلغته عنه، ومن ذلك قوله في بعضها: (يا ابن أم خالد قد بلغني أنك تقول: ما ولاية العراق بشرف لي كيف لا تكون إمرة العراق شرفاً وأنت من بجيلة القليلة الذليلة).

٧- وكتب هشام إلى الوليد بن يزيد ولي عهده بعد قطعه ما كان يجري عليه وعلى أصحابه من بعده يتهمه وإياهم بالسفه المفضى بهم إلى التوبيخ.

## هـ في الاعتذار والاسترضاء

١ - وقع شيء بين الحسين بن علي وأخيه محمد بن الحنفية فافترقا مغاضبين، فلما وصل محمد إلى بيته كتب إلى الحسين يقول: (إن لك شرفاً لا أبلغه وفضلاً لا أدركه فإن أمي امرأة من بني حنيفة وأمك فاطمة بنت رسول الله ﷺ، ولو كان ملء الأرض نساء مثل أمي ما وفينا بأمك، فإذا قرأت رقعتي هذه فالبس رداءك ونعليك وسر إليَّ لترضيني، وإياك أن أسبقك إلى هذا الفضل الذي أنت أولى به منى فلبس الحسين وجاء إليه وترضاه.

٢ - وكتب عمرو بن العاص إلى معاوية معتذراً عها بلغه عنه من كلام أغضبه فقال: (غلو إنصافك يؤمن سطوة جورك ذكرت أني نطقت بها تكره وأنا مخدوع، وقد علمت أني ملت إلى محبتك، ولم أخدع ومثلك شكر مسعى معتذر وعفا ذلة معترف).

٣- وكتب الحجاج إلى عبد الملك يعتذر إليه ويترضاه بشأن تطاوله على أنس بن مالك حتى رضى عنه، ومما ساقه في هذا الموضوع قوله:

(أمير المؤمنين أصلحه الله في قرابته من محمد رسول الله المام الهدى وخاتم النبيين أحق من أقال عثرتي وعفا عن ذنبي، وأمهلني ولم يعجلني عند هفوتي للذي جبل عليه من كريم طبائعه، وما قلده الله من أمور عباده، فرأي أمير المؤمنين أصلحه الله في تسكين روعتي وإفراج كربتي فقد ملئت رعباً وفرقاً من سطوته وفجاءة نقمته، وأمير المؤمنين أقاله الله العشرات وتجاوز له عن السيئات وضاعف له الحسنات وأعطى له الدرجات أحق من صفح وعفا) شم يذكر له ترضيه أنس بن مالك حتى رضي عنه.

٤ - وكتب بشر بن مروان إلى أخيه عبد العزيز يعتذر إليه من هفوة فقال: (لولا الهفوة لم
 أحتج إلى العذر ولم يكن لك في قبوله منى الفضل).

٥- وبلغ الوليد بن عبد الملك في مرض له ذم من أخيه وولي عهده سليمان وتمن لموته، فعتب عليه الوليد فكتب إليه سليمان يتبرأ مما نسب إليه ونقل عن لسانه فقال: (والله لئن كنت تمنيت ذلك تأميلاً لما يخطر في النفس إني لأول لاحق به، وأول منعي إلى أهله فعلام أتمنى ما لا يلبث من تمناه إلا ريثها يحل السفر بمنزل، ثم يظعنون عنه، وقد بلغ أمير المؤمنين ما لم يظهر على لسانه).

٦- فرد عليه الوليد بكتاب جاء فيه قوله: (ما أحسن ما اعتذرت به وحذوت عليه وأنت الصادق في المقال الكامل في الفعال وما شيء أشبه بك من اعتذارك وما شيء أبعد منك من الذي قيل فيك).

٧- وكتب هشام إلى ابن عمرو بن سعيد بن العاص بالكوفة كتاب يترضاه فيه بعد أن أخبره أن خالداً القصري أخذه بمجلسه وأغلظ له في القول، ومما قاله هشام في وصف آل سعيد أنهم (صمت من غير إفحام، بل بأحلام تخف الجبال وزناً)، وقد حكمه في هذه الرسالة بأمر خالد: إن شاء أقره وإن شاء عزله أو ضربه عشرين سوطاً أو من عليه بها، ثم تقدم إليه أن يكتب بحوائجه وحوائج أهل بيته إليه دائهاً.

٨- وكتب سالم بن عبد الله كاتب هشام يعتذر إلى بعض إخوانه قائلاً: (أمتعك الله وأمتع بك لو لا أنه إذا ضاق على المخرج لك وسعك عذري بسط لسان لأثمتي في تركك لأثمتي فيها خالف هواك).

## و- في الشفاعة والاستعطاف

1 – حين اعتدى زياد بن أبيه على رجل يدعى سعيد بن أبي سرح (مولى حبيب بن عبد شمس) من شيعة الحسن بالعراق بعد منحهم الأمان بموجب صلح معاوية والحسن سنة (13 هـ) بأن هدم داره وأخذ ماله وحبس أهله وعياله وطلبه كتب إليه الحسن يلومه على ما فعل ويشفع للرجل فيقول: " إن أتاك كتابي هذا فابني له داره واردد عليه عياله وماله وشفعني فيه فقد أجرته).

٢ - غير أن زياداً أبى أن يشفع الحسن فيه وتطاول عليه في القول، فبعث الحسن بكتاب زياد إلى معاوية فكتب معاوية إلى زياد يقرعه ويقول: (أما تركك تشفيعه فيها شفع فيه إليك فحظ دفعته عن نفسك إلى من هو أولى به منك، فإذا ورد عليك كتابي فخلِّ ما في يديك لسعيد بن أبي سرح وابني له داره واردد عليه ماله ولا تعرض له).

٣- وقد تتدخل شخصية بارزة في المجتمع في الشفاعة لقريب أو نسيب كما فعل عبد الله بن عمر حين تدخل لدى يزيد بن معاوية لإطلاق سراح المختار بن أبي عبيدة الثقفي أخي زوجه صفية وكتب إليه يقول: (إن عبيدة الله بن زياد حبس المختار وهو صهره وأنا أحب أن يعافى ويصلح من حاله فإن رأيت - رحمنا الله وإياك - أن تكتب لابن زياد فتأمره بتخليته فعلت).

٤ - فكتب يزيد إلى ابن زياد يأمره بتخلية سبيله، ثم إن عاملي ابن الزبير على الكوفة زجّا بالمختار نفسه في سجنها خشية من تحريكه فتنة فيها عليها.

٥ – فكتب المختار من سجنه إلى ابن عمر يستشفعه لديها ويقول: (إني حبست مظلوماً وظن بي الولاة ظنوناً كاذبة، فاكتب رحمك الله إلى هذين الوليين الصالحين كتاباً لطيفاً، ولعل الله تبارك وتعالى أن يخلصني من أيديها بيمنك وبركتك).

٦ فكتب عبد الله بن عمر إليهم يقول: قد علمت ما الذي بيني وبين المختار بن أبي عبيد من الصهر والذي بيني وبينكم من الود، فأقسمت عليكم بحق ما بيني وبينكم لما خليتم سبيله حين تنظران في كتابي هذا) فخليا سبيله.

٧- وأذنب رجل يدعى كعباً العبسي إلى الوليد بن عبد الملك ذنباً فوجد عليه فسأل كعب عروة بن الزبير أن يشفع له عنده، فكتب عروة إلى الوليد يقول: " لو لم يكن لكعب من قديم حرمته ما يغفر له عظيم جريرته لوجب ألا تحرمه التفيؤ بظل عفوك الذي تأمله القلوب، ولا تعلق به الذنوب واستشفع بي إليك فوثقت له منك بعفو لا يخالطه سخط، فحقق أمله في وصدق ثقتي فيك تجد الشكر وافياً بالنعمة)، فقبل الوليد هذه الشفاعة وأساغه الشفاعة لم يحب أيضاً.

٨ - وكتب إليه يقول: " قد شكرت رغبته إليك وعفوت عنه لمعوله عليك وله عندي ما
 يحب فلا تقطع كتبك عنى في أمثاله، وفي سائر أمورك".

9 - ومن ذلك أن عبد الله بن الزبير كانت له أرض إلى جانب أرض كانت لمعاوية، فكتب الله يشكر دخول عبيده أرضه أو مرورهم بها، فها كان من معاوية إلا أن كتب له تنازلاً عن الأرض والعبيد معاً، فأثر هذا الفيض في نفس ابن الزبير فكتب إلى معاوية يقول: (وقفت على كتاب أمير المؤمنين أطال الله بقاءه، فلا عدم الرأي الذي أحله من قريش هذا المحل).

• ١ - وحين اعتذر سليهان إلى أخيه الوليد مما افتُري على لسانه بحقه من لواذع القول وقطع الرحم، كتب الوليد إليه يمتدحه ويثني عليه بمثل قوله: (أنت الصادق في المقال الكامل في الفعال).

۱۱ – وكتب سالم (مولى هشام) وكاتبه إلى بعض إخوانه معبراً عن عميق شكره لـه فقـال: قـد أصبحت عظيم الشكر لما سلف إليَّ منك جسيم الرجاء فيها بقي لي عندك قـد جعـل الله مـستقبل رجائي منك عوناً لي على شكرك، وجعل ما سلف إليَّ منك عوناً على مؤتنف الرجاء فيك.

## ز- في التشوق والاستزارة

١ - كتب يزيد بن معاوية إلى محمد بن الحنيفة وكان بالمدينة يثني عليه شهائله فيقول: إني ما أعرف اليوم في بني هاشم رجلاً وهو أرجح منك علماً وحلماً ولا أحضر منك فهماً وحكماً، ولا

أعد منك عن سفهه ودنس وطيش، ثم استزاره قائلاً: قد أحببت زيارتك والأخذ بالحظ من رؤيتك، فإذا نظرت في كتابي هذا فأقبل إلى آمناً مطمئناً.

٢ - ولما تولى الوليد بن يزيد الخلافة كتب إليه مروان بن محمد مهنئاً ومعبراً عن شوقه لزيارته بمثل قوله: ولو لا ما أحاول من سد الثغر الذي أنا به لخفت أن يحملني الشوق إلى أمير المؤمنين أن استُخلف رجل على غير أمره، وأقدم لمعاينة أمير المؤمنين، فإنها لا يعدلها عندي عادل نعمة وإن عظمت، فإن رأى أمير المؤمنين أن يؤذن لي في المسير إليه لأشافهه بأمور كرهت الكتاب بها فعل.

## ح- في التودد والملاطفة

كان هذا الموضوع ما يحبب المكتوب إليه بالكاتب؛ إذ يصفّي ما بينهما من شوائب العلاقة ويجعل المودة حاصلة في قلوب المتكاتبين.

١ - ومن ذلك ما كتب به الوليد بن عبد الملك إلى عروة بن الزبير من مواساة كتب الله في حاجاته.

Y – ومنه ما كتب به هشام بن عبد الملك إلى ابن عمرو بن سعيد بشان تعرض خالد القصري له؛ إذ كتب إليه يقول: فكاتب أمير المؤمنين فيها بدا لك مبتدئاً ومجيباً ومحادثاً وطالباً ما عسى أن ينزل بك أهلك من أهل بيت أمير المؤمنين من حوائجهم التي تقعد بهم الحشمة عن تناولها من قبله من غير محتشم من أمير المؤمنين ولا مستوحش من تكرارها عليه مستمنحاً ومسترفداً وطالباً ومستزيراً تجد أمير المؤمنين إليك سريعاً بالبر لما يحاول من صلة قرابتهم وقضاء حقوقهم.

## ط- في الشكوى والمطارحات

١ - كتب عبد الملك إلى الحجاج مرة كتاباً يشكو فيه سوء سيرته في الرعية وكثرة المآخذ عليه، ويخبره عن عجزه عن الاعتذار من الله تعالى من كل ذلك وقصوره عن الاحتجاج له.

٢ - وكتب الحجاج إلى قتيبة بن مسلم يبثه ما هو فيه من قلق من الكبر والموت فيقول: إني نظرت في سني، فأنا الآن قد بلغت خمسين سنة وأنت نحو مني في السن وإن امراً قد سار نحو خمسين حجة إلى مورد لَقَمِن أن يورده.

٣- وكتب قتيبة إلى الحجاج يشكو قلة ما يصيب من الطعام وقلة غشيانه النساء وحصره عن المنبر، فكتب إليه الحجاج يصف له أدوية لهذه الأدواء ويقول: استكثر من الألوان لتصيب من كل صفحة شيئاً، واستكثر من الطروقة تجد بذلك قوة على ما تريد، وأنزل الناس بمنزلة رجل واحد من أهل بيتك وخاصتك وارم ببصرك أمامك تبلغ حاجتك.

٤ - وكتب أنس بن مالك إلى عبد الملك يشكو إليه تطاول الحجاج عليه ويستنصره ويقول: إن الحجاج قال لي نكراً وأسمعنى هجراً، ولم أكن لذلك أهلاً فخذ لي على يديه.

٥ - وكتب الحجاج إلى الوليد بن عبد الملك يخبره بدنو أجله وبأنه على شفا الموت ويبشه همومه فيقول: قد كنت أرعى غنمك أحوطها حياطة الناصح الشفيق برعية مولاه فجاء الأسد فبطش الراعي ومزق الراعي كل ممزق، وأرجو أن يكون جبار أراد بعبده غفراناً لخطاياه وتكفراً لما حمل من ذنويه.

7 – وكتب عبد الحميد بن يحيى الكاتب وهو منهزم مع مروان بن محمد إلى أهله يشكو إليهم تقلب الدنيا بأهلها، وما آل إليه من حال فيقول: وقد كانت أذاقتنا أفاويق استحليناها، ثم جمحت نافرة ورمحتنا مولية، فملح عذبها وخشن لينها فأبعدتنا عن الأوطان وفرقتنا عن الإخوان، فالدار نازحة والطير بارحة.

٧- وكتب عبد الله بن معاوية من السجن إلى أبي مسلم يشكو إليه ما هو فيه من بلاء السجن وثقل القيود والمعاناة فيقول: إن علينا من سمك الحديث ومن ثقله أذى شديداً مع معالجة الأغلال وقلة رحمة العمال الذين تسهيلهم الغلاظة وتيسيرهم الفضاضة بعد الله نرفع كربة الشكوى ونشكو شدة البلوى، إن الناس من حوضك رواء، ونحن منه ظماء يمشون في الأبراد ونحن نحجر في الأقياد بعد الخير والسعى والخفض والدعة.

## ي- في التنبيه والتحذير

۱ – وجِد عبد الملك مرة على موسى بن نصير، وكان مع أخيه بشر في العراق فأمر الحجاج حين بعثه والياً على العراق بعد موت بشر بأن يؤخذ على يدي موسى فعلم بذلك خالد بن أبان، فكتب من الشام إلى موسى يقول: (إنك معزول، وقد وجَّه إليك الحجاج بن يوسف، وقد أمر فيك بأغلظ الأمر فالنجاة النجاة والوحى الوحى؛ فإما أن تلحق بالفرس فتأمن؛ وإما

أن تلحق بعبد العزيز بن مروان مستجيراً به، ولا تمكن ملعون ثقيف من نفسك فيحكم فك).

٢ - ولما عاتب الوليد أخاه سليمان على شيء بلغه عنه من القول كتب إليه سليمان منكراً ذلك ومعتذراً ومحذراً إياه من سماع أقوال الوشاة وأهل النميمة فقال: (متى سمع أمير المؤمنين من أهل النميمة ومن لا روية له أسرع ذاك في فساد النيات والقطع بين ذوي الأرحام والقرابات).

#### ك- في المواساة

۱ – كان عبد الملك قد ابتنى باباً من أبواب المسجد الأقصى بالقدس، وبنى الحجاج باباً آخر منها، فضربت صاعقة باب عبد الملك فأحرقته ولم يصب باب الحجاج أي أذى فتطير عبد الملك من ذلك وشقَّ عليه وبلغ الخبر الحجاج فكتب إليه يقول:

(ليهنَ أمير المؤمنين أن الله تقبل منه وما مثلي ومثله إلا كابني آدم إذ قربا قرباناً فتقبل من أحدهما ولم يتقبل من الآخر) ملمحاً بذلك إلى قصة ابني آدم عليه السلام حينها قرب كل منهها قرباناً إلى الله تعالى فتقبل قربان هابيل فأحرقه علامة على ذلك، ولم يتقبل قربان قابيل فضل على حاله فواسى هذا الكتاب عبد الملك حين قرأه وارتاحت نفسه لذلك التخريج الجميل من الحجاج.

## ل- في الأخبار عن الأحوال

١ – حين أرسل الحسين ابن عمه مسلم بن عقيل رسولاً إلى أهل الكوفة ليمهد له السبيل، كتب مسلم إليه من بعض الطريق بين المدينة والكوفة يخبره بحاله وما جرى له فقال: (إني أقبلت من المدينة معي دليلان لي فجازا عن الطريق وضلا، واشتد علينا العطش، فلم يلبثا أن ماتا وأقبلنا حتى انتهينا إلى الماء فلم ننج إلا بحشاشة أنفسنا، وذلك المكان يدعى المضيق من بطن الخبيط، وقد تطيرت من وجهي هذا، فإن رأيت أعفيتني منه وبعثت غيري) ويلاحق بهذا الكتاب العامل النفسي الذي كان يثبط مسلماً عن المضي قدماً في مهمته بعدما تبين له من آيات الإخفاق والهلاك ما تبين، وكان لأسهاء الأماكن دوره في ترسيخ التشاؤم في نفسه عن طريق الإيجاء.

٢- وكتب عبد الحميد بن يحيى الكاتب عن أول مولود ولد له إلى أحد إخوانه كتاباً يعبر فيه عن عظيم شكره وامتنانه لله تعالى على هذه النعمة، ويعبر عن عميق بهجته وسروره به ويذكر ما يأمل منه بعد موته فيقول: (وأملت ببقائه بعد حياة ذكري وحسن خلافتي في حرمتي وإشراكه إياي في دعائه شافعاً لي إلى ربه عند خلواته في صلاته وحجه وكل موطن من مواطن طاعته، فإذا نظرت إلى شخصه تحرك بي وجدي وظهر به سروري وتعطفت عليه مني أنسة الولد وتولت عني به وحشة الوحدة، فأنا به جذل في مغيبي ومشهدي وأحاول مس جسده بيدي في الظلم وتارة أعانقه وأرشفه ليس يعدله عندي عظيمات الفوائد ولا منفسات الرغائب).

وليس هناك ما هو أروع تصويراً لعاطفة الأبوة ولا أبرع تعبيراً عنها من هذه القطعة النثرية الرفيعة التي لا يوازيها في روعتها غير بضع قصائد: منها مثلاً قصيدة حطان بن المعلى المضادية المكسورة في بنياته وقصيدة أبي خالد القناني الخارجي الفائية المكسورة التي احتج فيها على لوم زعيم الخوارج قطري بن الفجاءة إياه على قعوده وقصيدة ابن الرومي الدالية المكسورة التي يرثى فيها ابنه محمداً.

### م- في طلب الحاجات

١ - ولما طلب عبد الله بن الزبير إلى معاوية أن يمنع عبيده من الدخول في أراضيه رد عليه معاوية بكتاب قال فيه: (ساءني والله ما ساءك والدنيا هينة عندي في جنب رضاك) وأعلمه بضم أرضه إلى أرضه وعبيده إلى عبيده هدية منه إليه.

٢ - وكتب عقال بن شبة إلى خالد القسري عامل العراق يوصيه ببعض أقاربه ليصله ويلبي له حاجته فمهد لغرضه هذا بمدح طويل بها له من مكانة عالية بين العرب، ويعد هذا الكتاب من الروائع في بابه؛ إذ لم تزد كتب المترسلين في العصور العباسية التالية في موضوعه على أن قلدته ودارت حوله في معانيها، وهو أشبه بقصيدة المدح التي تنتهي عادة بطلب الجائزة والتهاس الصلة، وعما ورد فيه قوله: (إن الله انتجبك من جوهرة الكرم ومنبت الشرف وقسم لك خطراً شهرته العرب، وتحدث به الحاضرة والبادية فجميع أكفائك من جماهير العرب يعرفون فضلك ويسره ما خار الله لك، وأحق من تعطف على أهل البيوتات، وعاد لهم بها

يبقى لهم ذكره، ويحسم به نشره مثلك، وقد واجهت إليك (فلاناً وهو من دنية قرابتي وذوي الهيئة من أسرتي وعرف معروفك، وأحببت أن تلبسه نعمتك وتصرفه إليَّ، وقد أودعتني وإياه ما تجده باقياً على النشر جميلاً في الغب).

٣- وربم كتب بعضهم في طلب حاجة عادية في نفسه فقد كتب سليمان بن هشام لأبيه يقول: (إن بغلتي قد عجزت عني فإن رأى أمير المؤمنين أن يأمر لي بدابة لي فعل).

٤ - فكتب إليه أبوه يقول: (قد فهمت كتابك، وما ذكرت من ضعف بغلتك، وما ذاك إلا لقلة تعهدك، فتفقّدها، وأحسن القيام عليها، ويرى أمير المؤمنين في ذلك رأيه).

٥ - وقد رفع عبد الحميد بن يحيى الكاتب إلى مروان بن محمد كتاباً لطيفاً في التهاس صلة من المال فقال: (إن الله بنعمته علي لما رزقني المنزلة من أمير المؤمنين جعل معها شكرها مقرونا بها فهي تنمي بالزيادة والشكر مصاحب لها، فليست تدخلني وحشة من أنباء حاجتي، وأنا أعلم أنه لو وصل إلى أمير المؤمنين علم حالي أغناني عن استزادي، ولكني تكنفتني مؤن استنفضت ما في يدي، وكنت للخلف من الله منتظراً، فإني إنها أتقلب في نعمه وأتمرغ في فوائده وأعتصم بسالف معروفه عندي).

وهذا الكتاب من رفيع ما أثر في بابه، وقد لاحظنا فيه اقتران الـشكر دائماً بـذكر الـنعم لما يستفيده به من دوام هذه النعم.

7 – وكتب عبد الحميد أيضاً إلى بعض الرؤساء يوصيه بشخص قصده في حاجة له عنده، ويأمل في تحقيقها فقال: "حق موصل كتابي إليك كحقه علي إذ جعلك موضعاً لأمله ورآني أهلاً لحاجته، وقد أنجزت حاجته فصدق أمله". وتعد هذه الكتب نهاذج عالية احتذاها فيها بعد كتاب الترسل في العصور العباسية التالية.

### ن- في التهادي (أو الإهداء والاستهداء)

كان هذا الموضوع وسيلة من وسائل التعبير عن المودة والمحبة بين الأصدقاء والأهل ولذا فقد ظهر في بعض كتاباتهم، وقد يكون التهادي بين بعض الرؤساء والمرؤوسين كذلك، أما الهدية فقد تكون جارية حسناء أو عبداً أسود أو فرساً أو طعاماً كالدراقن أو الكمأة أو

العسل، وما أشبه ذلك أو قاربه مما يمكن أن يهدى أو يستهدى في ذلك العصر، وقد كان المُهدى يكتب إلى المُهدَى إليه بصفة ما يهديه أو بأبرز مزاياه المحبوبة فيه على وجه الإجمال.

١ – ومن ذلك أن عامل اليمن بعث إلى عبد الملك بجارية وكتب إليه يقول: "إني قد وجهت إلى أمير المؤمنين بجارية اشتريتها بهال عظيم ولم ير مثلها قط"، وإنها قوله: (ولم ير مثلها قط) إنها هو إشارة إلى تفردها في المزايا عن سائر الجواري في نظر المهدي، وما يلتمس عند الجارية عادة إنها هو حسنها الظاهر وملاحتها وحسن منطقها، ولذا فإن الكاتب أوجز كل ذلك بتلك العبارة الموحية التي أبقت حسن الجارية غامضاً تتوق العين إلى رؤيته حياً ماثلاً أمامها بعد أن مثل في الخيال على أحسن مثال، ولما كتب الحجاج إلى عامل له بفارس يستهديه عسلاً جعل لهذا العسل أحسن الصفات فقال: " ابعث إليّ بعسل من عسل خلار من النحل الأبكار من الدستعيثار الذي لم تمسه النار.

فقد جعل العسل أولاً من موضع اشتهر بكثرة العسل والنحل، واختاره ثانياً من عسل خير أنواع النحل في تلك البقاع، وجعله ثالثاً مما ضل على فطرته في خليته من غير أن يكون قد عومل بنار، ولا أن يغش بشيء قد يغير لونه أو طعمه، وهكذا يكون قد استقصى غاية المراد من أوصاف هذا العسل المرغوب فيه.

٢ - ولما أهدى الحجاج عبد الملك فرساً أمر ابن القرية بأن يكتب عنه إليه كتاباً في صفته فصب ابن القرية هذا في كتاب موجز أشبه بالبرقية اليوم عصارة ما يمكن أن يطلب في الفرس الكريم الأصيل فقال: "بعثت بفرس حسن المنظر محمود المخبر جيد القد أسيل الخديسبق الطرف ويستغرق الطرف"، فهو على ذلك متعة للعين ومتعة لراكبه أن انطلق على صهوته فهو جامع بين جمال المظهر وروعته وبين السرعة والحيوية والنشاط، وربها صدمت الهدية من أهديت إليه وخيبت أمله، ولم تعجبه فكتب إلى مُهديها أن كان من المرؤوسين يقرعه عليها ويوبخه توبيخاً ساخراً.

٣- ومن ذلك أن بعض العمال أهدى مروان بن محمد عبداً أسود، فأمر عبد الحميد بن محمد عبداً أسود فأمر عبد الحميد بن محيى كاتبه على الرسائل بذم المهدي، فكتب إليه يقول: "لو وجدت لوناً شراً من السواد وعدداً أقل من الواحد لأهديته ".

#### ص- في الألغاز

يقال: ألغز الكلام وألغز فيه إذا عمَّى مراده وأضمره، وورَّى فيه وعرض ليخفى، والمراد بالألغاز تلك الكتب التي يدور موضوعها على التورية والتعمية والتعريض بالغرض بعيداً عن المباشرة أو التصريح به اعتهاداً في فهمه على ذكاء المتلقي وفطنته وسعة ثقافته واطلاعه على الأمور، وقد كان هذا الموضوع معروفاً في الكتب الشخصية خلال العصر الأموي، وفي العصور العباسية التالية:

١ – ومما أثر منه في العصر الأموي كتاب من عبد الملك إلى الحجاج بعثه رداً على كتاب من الحجاج يهول فيه أمر الخوارج الأزارقة مع قطري وجاء في كتاب عبد الملك قوله: " إني أهمد إليك السيف وأوصيك بها أوصي به البكري زيداً " ففهم الحجاج الشطر الأول وهو استعمال القوة في حسم أمر الأزارقة واستغلق عليه أمر وصية البكري وزيد، ولم يعرف خطبهما فأمر حاجبه بأن ينادي في الناس بمنح عشرة آلاف درهم جائزة لمن يعرفهما، ويعرف نص الوصية فقدم عليه رجل يعرف الخبر: فإذا البكري موسى بن جابر الحنفي وإذا هو يوصي ابن عم له يدعى زيداً في شعر له فيقول:

يرون المنايا دون قتلك أو قستلي فشب وقود الحرب بالحطب الجرل فعرضت نار الحرب مثلك أو مثلي

أقـــول لزيــد لا تثرثــر فــانهم فـان وضعوا حرباً فـضعها وإن أبـوا فـان عـضت الحرب الـضروس بناهـا

فقال الحجاج: "صدق أمير المؤمنين عرضة نار الحرب مثلي أو مثله وصدق البكري"، ثم قام فكتب إلى المهلب وهو على حرب الخوارج مع قطري فقال: " إن أمير المؤمنين أوصاني به أوصى به البكري زيداً، وأنا أوصيك به وبها أوصى به الحارث بن كعب بنيه " ويبدو أن المهلب عرف وصية البكري زيداً من الرسول بالكتاب أو من غيره لشيوع أمره بعد ما كان من خبره، إلا أنه لم يكن يدري ما وصية الحارث لبنيه، فلما أوتي بها إذا فيها: "يا بني كونوا جميعاً ولا تكونوا شتى فتفرقوا وبزوا قبل أن تبزوا فموت في قوة وعز خير من حياة في ذل وعجز".

٢ - وكتب عبد الملك إلى الحجاج حين دحر ابن الأشعث وهزمه وهو يقول: " مالك عندي مثل إلى قدح بن مقبل"، فلم يدر الحجاج ما أراد فكتب إلى صديقه قتيبة بن مسلم

بخراسان – وكان عالماً برواية الشعر والأخبار – يسأله قائلاً: "إن ابن مقبل من أهلك، وقد كتب إلى أمير المؤمنين بـ (كذا) فعرفني قدحه "فكتب إليه قتيبة يقول: "إن هـذا القـدح فـاز تسعين مرة لم يخب فيها مرة واحدة حتى ضرب به المثل، فقال ابن مقبل ينعته:

خروج من الغُمَّى إذا صلكَّ صُكةً بدا والعيون المستكفة تلمح خليع قداح فائز متمنح من المس والتقليب بالكف أفطح إذا امتحنته من معد قبيلة غدا ربُّه قبل المفيضين يقدح

غدا وهو مجدول فراح كأنه

٣- وكتب عبد الملك مرة إلى الحجاج يقول: " أنت عندي كسالم " فلم يدر من سالم هذا، ولم يعرف ما منزلته حتى سأل عنه فقيل له: إنه أراد قول الشاعر:

يديرونني عن سالم وأديرهم وجلدة بين العين والأنف سالم ويقال ذلك لمن كانت مكانته رفيعة عند قائله.

## ع- في بيان طبيعة الإخاء

١ - كتب عبد الحميد بن يحيى الكاتب إلى بعض أصدقائه كتاباً طويلاً يحدد له فيه طبيعة الإخاء وماهيته فبقول: "إنه ما دعا أسبابه صدق (التقوى) وبنيت دعائمه على أساس (البر) ثم انهدّ البناء حريز (تواصل) وشيده مستعذب (العشرة)" وهذه - كما يبدو لنا- الأركان الأربعة الأساسية التي يرتفع عليها بناء الإخاء أو الصداقة بين الناس، ثم يرى عبد الحميد أيضاً أن الصديق الصدوق هو من كان لصديقه في الشدائد والملهات "كهف لجأ وأحرز حصناً وأحمف جنة من غبر أن يسأم من أعباء صديقه أو يمل منه؛ إذ يتوجب عليه في حوادث الزمان أن يقف معه ويسعفه ويواسيه بكل ما قدر عليه" غير منان بالنصرة ولا برم بالعتب، يرى تعبه غنماً ونصبه دعة وكلفه فائدة وعمله مقصراً، ويجب أن يكون الصديق لصديقه باختصار شديد "عدل الولد في بره والوالد في شفقته والأخ في نصرته والجار في حفظه".

ثم يتساءل عبد الحميد عن ثلاثة أمور: عن مقدار تمسك المرء بمثل هذا الصديق الصدوق المخلص إن وجده، وعن شكه في مثل وجود هذا الصديق إن وجد أصلاً، وعن مقدار الخسارة في فقده بعد العثور عليه، ويقول: "فأين المعدل عن مثله؟ أو كيف الإصابة لمثله:؟ أو أنى عوضه من فقده؟".

ونجد في هذه الرسالة جوامع لفضائل الإخاء والحدود التي يجب أن يفهمها الصديق في صداقته؛ إذ بغيرها تنتفي صفة الإخاء بين الصديقين، ولهذه الرسالة قيمة تاريخية ثلاثية كما يبدو لنا:

- القيمة الأولى: تتمثل في اشتهالها على دستور نظري لصلة الإخاء أو الصداقة بين الناس العقلاء في المجتمع العربي الأصيل.
- القيمة الثانية: قيمة خلقية عملية تتجلى في كون عبد الحميد كان صادقاً في كل ما كتبه فيها حين كتبها، ومؤمناً به كل الإيهان؛ لأن ذلك تجسد عملياً في سلوكه الذي ترويه الأخبار القديمة على وجهين:
- الأول: موقفه من صديقه ابن المقفع حين دهمه الطلب وهو مختبئ عنده فادعى ابن المقفع لطالبيه من جند العباسيين أنه هو عبد الحميد ليحافظ على حياة صديقه مضحياً بنفسه لأجله، ولكن عبد الحميد يكشف لهم عن الحقيقة حين طلب منهم أوصافه فأخذوه وقتلوه درءاً لإلحاق الأذى بصديقه من غير ذنب اقترفه.
- الثاني: رفضه لعرض مروان بن محمد وهما منهزمان بأن يظهر عبد الحميد الخيانة له أمام العباسيين ليرضوا عنه وينجو وينفع عياله وحرمه من بعده، وآثر أن يبقى إلى جانب خليفته مروان لينتصر معه إن انتصر ويموت معه إن مات، وبالفعل فقد قتلا معاً في لقاء واحد مع جند العباسيين بقرية بوصير بمصر وهما ملاحقان سنة (١٣٢ هـ) فدل سلوكه العملي هذا على شدة وفائه وإخلاصه في إخائه للخليفة حتى اللحظة الأخيرة.

وهذه النهاية بهذه الرواية هي الأصح والأقوى من الرواية الأولى.

- القيمة الثالثة لهذه الرسالة: تراثية تتمثل في تأثيرها العميق في ميدان التأليف في هذا الموضوع عند من جاء بعده من كبار الكتاب والأدباء والمترسلين كابن المقفع في القرن الثاني للهجرة وأبي حيان التوحيدي في القرن الرابع للهجرة، ولا شك في أن هذه التأثيرات تعدت

النثر إلى الشعر أيضاً في هذا الموضوع عينه، فقد أطنب الشعراء في التغني بالإخاء بين الإخوان والصداقة بين الأصدقاء.

#### ف- في الوصف

يعد الوصف واحداً من الموضوعات المحببة في الكتب الشخصية، ويراد به هنا على وجه الخصوص وصف الطبيعة أو الماديات والمحسوسات فيها مما يقع تحت مرمى البصر، وتتأثر به سائر الحواس يدخل مع هذا الوصف في جملته الموضوعات الشخصية؛ لأن المرء حين يلجأ لوصف شيء من الأشياء أو منظر من المناظر، فإنه يصوره من خلال تذوقه الخاص له، ومن خلال رؤيته الخاصة فيرسمه بالكلمات إن كان ناثراً أو شاعراً ويرسمه بالألوان إن كان مصوراً تشكيلياً أو يجسده تمثالاً أو قطعة موسيقية إلى غير ذلك من وسائل التصوير والتعبير.

فالمرء عندما يتأثر بموضوع الوصف وينفعل به فإنه يخلع عليه من خياله وذاته الشيء الكثير؛ إذ يلتقط الصورة من الزاوية المعبرة عن نفسيته، ويجسده لنا في كليات تستثير فينا غالباً حين نسمعها أو نقرؤها شعوراً غامراً يستعيد أمامنا تكوين أجزاء الصورة التي كان قد رآها الناثر والشاعر وانفعل بها، ونصبح كأننا نحن من يراها حقيقة، وفي هذه الاستعادة جوهر الوصف والتصوير الفني للأشياء بالكلهات، وربها اختلف وصف الشيء نفسه عند ناثرين مختلفين أو شاعرين مختلفين: فكثير من الشعراء وصف الذئب أو الفرس أو الناقة أو الأطلال أو الربيع، ولكن لكل واحد منهم ذئبه الخاص به وربيعه الخاص به، بل إن وصف الشيء نفسه قد يختلف عند الناثر نفسه أو الشاعر نفسه إن كان في حالتين نفسيتين مختلفتين.

وهذا يؤكد ارتباط الوصف كليته بالنفس والزمان والمكان والسن، وسوى ذلك من المؤثرات الأخرى المختلفة، ومن ذلك: وصف الفرس والمطر والمعركة والسلاح والصيد، ومن هذا الوصف ما جاء موجزاً مركزاً، ومنه ما جاء مطولاً مسهباً على النحو التالي:

١ – وصف المطر والأرض: كتب الحجاج إلى عبد الملك كتاباً رائعاً يذكر فيه هيئة الأرض المتربة المغبرة المقشعرة التي ثارت فيها أعاصير الغبار لانحباس المطر عنها حتى يأس الفلاحون أو كادوا، وينتقل من ثم إلى وصف تحول الجو حين هبت رياح القبول والشمال فأثارت سحاباً متقطعاً رقيقاً، ولم يزل يتصل بعضه ببعض ويعلو بعضه بعضاً حتى أثقل بالماء الذي راح يسح سحاً، ثم لم يلبث الوابل أن انقطع وأخذت السهاء تثلج وترمي بقطع بيض كالقطن المندوف

حتى غطى الثلج الأرض بملاءة بيضاء وسد الشعاب والسبل فارتوت الأرض العطشى وشرب الناس، ثم يحمد الحجاج الله تعالى على هذا الخير العميم والنعمى الطيبة.

وهو يظهر في هذا الكتاب التعارض بين الجفاف والخصب ويبين موقف الناس من كل منها ولاسيا الفلاحون الذين يفلحون بالمطر ويحزنون لانحباسه؛ لأن في المطر عندهم وعند الناس أجمعين وكل ما على الأرض من حي وكل معاني الحياة، ولأن في الجفاف كل معاني الهلاك وانقطاع الحرث والنسل.

٢ - وصف المعركة ورد مثل هذا الوصف على لسان المهلب في كتاب بعث بـ إلى الحـارث بن عبد الله المخزومي عامل ابن الزبير على البصرة يصف فيه ما جـرى بينـ ه وبـين الخـوارج في وقعة (سلى وسلبرى) الحاسمة فيصور لنا الكر والفر الذي يقع بين الفريقين كما يـصور شـدة القتال، ثم يخلص إلى النتيجة.

### ق- في المعايدة

١ - كتب سعيد بن حميد المتوفَّى سنة (١٠٥ هـ) يوم النيروز إلى بعض أهل السلطان:

أيها الشريف، عشت أطول الأعمار بزيادة من العمر موصولة بفرائضها من الشكر لا ينقضي حق نعمة حتى يجدد لك أخرى، ولا يمر بك يوم إلا كان مقصراً عما بعده موفياً عما قبله.

(إني تصفحت أحوال الأتباع الذين يجب عليهم الهدايا إلى السادة والتمست التأسي بهم في الإهداء – وإن قصرت بي الحال عن الواجب – فوجدت أني بهم أهديت نفسي فهي ملك لك لا حظ فيها لغيرك، ورميت بطرفي إلى كرائم مالي فوجدتها منك، فإن كنت أهديت منها شيئاً فإني لهد مالك إليك ونزعت إلى مودتي فوجدتها خالصة لك قديمة غير مستحدثة، فرأيت إن جعلتها هديتي أني لم أجدد لهذا اليوم الجديد براً ولطفاً ولم أميز منزلة من شكري بمنزلة من نعمتك إلا كان الشكر مقصراً عن الحق والنعمة زائدة على ما تبلغه الطاقة، فجعلت الاعتراف بالتقصير عن حقك هدية إليك والإقرار بالتقصير عما يجب لك براً أتوسل به إليك وقلت في ذلك:

إن أهدد مالاً فهو واهبه وهو الحقيق عليه بالشكر أو أهدد شكري فهو مرتهن بجميل فعلك آخر الدهر والسشمس تستغني إذا طلعت أن تستضيء بسسنة الفجر

#### ظ- في التأنيب:

## ١- كتب معاوية إلى ابنه يزيد يؤنبه ويعاتبه:

أما بعد: فقد أدت السنة التصريح إلى إذن العناية بك، ما فجع الأمل فيك وباعد الرجاء منك، إذ ملأت العيون بهجة والقلوب هيبة وترامت إليك آمال الراغبين وهم المنافسين، فسخت بك فتيان قريش وكهول أهلك، فها يسوغ لهم ذكرك إلا على الجرة المهوعة، والكظ الجشء، اقتحمت البوائق وانقدت إلى المعاير، واعتضتها من سمو الفضل ورفيع القدر، فليتك - يزيد - إذا كنت لم تكن، سررت يافعاً ناشئاً وأثقلت كهلاً ضائعاً، فواحزناً عليك يزيد! ويا حر صدر المثكل بك، ما أشمت فتيان بني هاشم وأذل فتيان بني عبد شمس عند تفاوض المفاخر ودراسة المناقب! فمن لصلاح ما أفسدت ورتق ما فتقت؟ هيهات، خشت الدربة وجه التصبر بك، وأبت الجناية إلا تحدراً على الألسن، وحلاوة على المناطق ما أربح فائدة نالوها، وفرصة انتهزوها! انتبه يزيد للعظة، وشاور الفكرة ولا تكن إلى سمعك أسرع منها إلى عقلك، واعلم أن الذي وطأك وسوسة الشيطان وزخرفة السلطان عما حسن قبحه واحلولى عندك مره، مرًّ شركك فيه السواد ونافسكه الأعبد، فأضعت به من قدرك وأمكنت به من نفسك - فمن لهذا كله؟.

واعلم يا يزيد أنك طريد الموت، وأسير الحياة بلغني أنك اتخذت المصانع والمجالس للملاهي والمزامير، كما قال تعالى: ﴿أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِيع آَيةً تَعْبَثُونَ وَتَتَخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَغَلَّدُونِ ﴿ [سورة الشعراء: ١٢٩]، وأجهرت الفاحشة حتى اتخذت سريرتها عندك جهراً، اعلم يا يزيد أن أول ما سلبكه السكر معرفة مواطن الشكر لله تعالى على نعمه المتظاهرة وآلائه المتواترة، وهي الجرحة العظمى، والفجعة الكبرى ترك الصلوات المفروضات في أوقاتها، وهي من أعظم ما يحدث من آفاتها، ثم استحسان العيوب وركوب الذنوب، وإظهار العورة وإباحة السر، فلا تأمن نفسك على سرك ولا تعقد على فعلك في خير لذة تعقب الندم، وتعفي الكرم؟ وقد توقف أمير المؤمنين بين شطرين من أمرك لما يتوقعه من غلبة الآفة واستهلاك الشهوة، فكن الحاكم على نفسك واجعل المحكوم عليه ذهنك ترشد إن شاء الله تعالى، وليبلغ أمير المؤمنين ما يردُّ شارداً من نومه، فقد أصبح نصب الاعتزال من كل مؤانس ودريئة الألسن الشامتة، وفقك الله فأحسن.

## الباب الثالث عشر الموعظة التقوية في العصر الأموي

#### أ- مقدمة:

لا يخفى على أحد من الناس أن الأمويين وإن فتحوا معظم بلاد الإسلام في فترة تاريخية وجيزة إلا أنهم حكموا الناس بالحديد والنار فتراجعت المواعظ خطوة إلى الوراء، وخاصة الوعظ الموجه للخلفاء والأمراء وبقي الوعظ السلوكي الفردي المتجه لسلوك الناس والوعظ الموجه للقضايا الاجتهاعية البعيدة عن إطار سياسة الدولة الأموية، وانتشرت المواعظ في المساجد والمجالس، وكان على رأس الوعاظ في هذا العصر (الحسن البصري) الذي عمّت مواعظه مختلف مناحي الحياة، ومعظم ما تحدث فيه الوعاظ في هذا العصر انزياح الناس عن قواعد هذا الدين وانتشار بعض الموبقات وفساد الناس وظلمهم بعضهم لبعض، وانضوت الموعظة تحت عباءة الخطابة (خطيب الجمعة) حيث تحول الكثير من الخطب في الجمع إلى نوع من الوعظ.

## ب- نماذج من الموعظة في العصر الأموي

## ١- موعظة رجل لهشام بن عبد الملك:

خرج الزهري يوماً من عند هشام بن عبد الملك، فقال: ما رأيت كاليوم يوماً، ولا سمعت كأربع كلمات تكلم فيهن رجل عند هشام، دخل عليه فقال: يا أمير المؤمنين احفظ عني أربع كلمات، فيهن صلاح ملكك واستقامة رعيتك، قال: وما هن؟ قال:

- ١ لا تعد عدة ولا تثق من نفسك بإنجازها.
- ٢ ولا يغرنك المرتقى، وإن كان سهلاً إذا كان المنحدر وعراً.
  - ٣- واعلم أن للأعمال جزاء فاتّق العواقب.
    - ٤ وأن للأمور بغتات فكن على حذر.

قال عيسى بن دأب: فحدثت بهذا الحديث (المهدي) وفي يده لقمة قد رفعها إلى فيه فأمسكها وقال: ويحك! أعد على، فقلت: يا أمير المؤمنين أسغ لقمتك، فقال: حديثك أعجب إلى .

## الباب الرابع عشر التوقيعات في العصر الأموي

#### أ- مقدمة:

شاعت التوقيعات في عهد عمر وعثمان وعلى رضي الله عنهم، لشيوع الكتابة، وامتد هذا الشيوع بصورة أوسع في عصر بني أمية، أما في العصر العباسي ومع ازدهار الكتابة الفنية وتعدد أغراضها، وحلولها محل الخطابة في كثير من شؤون الدولة وقضاياها، وأصبح الكاتب البليغ مطلباً من مطالب الدولة تحرص عليه وتبحث عنه لتسند إليه عمل تحرير المكاتبات، وتحبير الرسائل في دواوينها التي تعددت نتيجة لاستبحارها واتساع نطاقها، وكثرة ما يُجبى من الخراج من الولايات الإسلامية الكثيرة المتباعدة، وأصبح لا يحظى بالوزارة إلا ذوو الأقلام السيالة من الكتاب والبلغاء المترسلين، وأسهمت التوقيعات الأدبية منذ أبكر عصورها في توجيه السياسة العام للدولة الإسلامية، في عصر صدر الإسلام، ودولة بني أمية، ودولة بني العباس، والدولة العربية بالأندلس، والمغرب العرب، وكان الخلفاء في أكثر الأحايين هم الذين يتولون توجيه ما يرد إليهم من رقاع أو خطابات، والتوقيعات كانت في سياقها التاريخي محطة لتدريب الناشئة على فنون القول، خطابات، والتوقيعات كانت في سياقها التاريخي محطة لتدريب الناشئة على فنون القول، واكتساب المهارات اللغوية والبلاغية.

## ب- نماذج رائعة من التوقيعات الأدبية

١ – كتب ربيعة بن عسل اليربوعي إلى معاوية يسأله ليعينه في بناء دارة بالبصرة، لكنه بالغ حيث أراد الحصول على اثني عشر ألف جذع نخلة ليبني بها بيته، وقد كانت تسقف بجذوع النخل فوقع الخليفة معاوية بهذا التوقيع المتضمن للاستفهام الاستنكاري «أدارك في البصرة أم البصرة في دارك؟».

٢ - وكتب عبد الله بن عامر إلى معاوية بن أبي سفيان يسأله أن يقطعه ما لا بالطائف فكتب إليه: عش رجباً تر عجباً.

٣- وروي أن يزيد كَتَبَ إلى إسهاعيل بن على العمشي أن: اكتب لنا بمناقب على ووجوه الطعن على عثمان رضي الله عنهما فكتب العمشي: «لو أن علياً لقي الله جل وعز بحسنات أهل الدنيا لم يزد ذلك في حسناتك، ولو لقيه عثمان رضي الله عنه بسيئات أهل الأرض لم ينقص ذلك من سيئاتك».

٤ - وكتب مسلم بن عقبة إلى يزيد بن معاوية يخبره بالذي صنعه ببعض الخارجين على الدولة الأموية، فوقع يزيد في أسفل كتابه ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴾ [سورة المائدة: ٢٦].

٥- ووجد الحجاج على منبره مكتوباً: ﴿قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلاً إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ ﴾ [سورة الزمر: ٨].

٦- فكتب تحته: ﴿مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ [سورة آل عمران: ١١٩].

٧- وكتب الحجاج إلى عبد الملك بن مروان أن يحمله على أخذ أموال السواد، فكتب عبد الملك على الرسالة: «لا تكن على درهمك المأخوذ أحرصَ منك على درهمك المتروك، وأبق لهم لحوماً يعقدوا بها شحوماً».

٨- ورُفع إلى الحجاج بن يوسف عن محبوس ذكروا أنه تاب فوقع: ﴿مَا عَلَى المُحْسِنِينَ مِنْ
 سَبِيلِ ﴾ [سورة التوبة: ٩١].

 ٩ - وكتب قتيبة بن مسلم الباهلي إلى سليمان بن عبد الملك بن مروان الخليفة الأموي يتهدده بالخلع، فوقع سليمان في كتابه:

زعم الفرزدق أن سيقتل مربعا أبشر بطول سلامة يا مربع وأعاده إليه.

١٠ فغضب قتيبة وأرسل إليه رسالة أخرى يتهدده بالخلع فوقع فيها سليمان ﴿وَالْعَاقِبَـةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾ [سورة القصص: ٨٣].

١١ - ورفع متظلم شكواه إلى هشام بن عبد الملك فوقع فيها «أتاك الغوث إن صدقت وجاءك النكال إن كذبت».

١٢ - وروي أن هشام بن عبد الملك كتب إلى ملك الروم: من هشام أمير المؤمنين إلى الملك الطاغية.

١٣ – فكتب ملك الروم إليه: ما ظننت أن الملوك تسب وما الذي يؤمنك أن أجيبك: «من ملك الروم إلى الملك المذموم»،

١٤ - كتب عامل عُمان إلى عمر بن عبد العزيز: «إنّا أُتينا بساحرة، فألقيناها في الماء فطفت»، فوقع إليه عمر: «لسنا من الماء في شيء، إن قامت البينة، وإلا فخلّ عنها».

١٥ - وكتب عدي بن أرطأة إلى عمر بن عبد العزيز: "إن الناس قد أصابوا من الخير خيراً حتى كادوا يبطرون"، فوقع عمر: "إن الله تبارك وتعالى حيث أدخل أهل الجنة الجنة، وأهل النار، رضي من أهل الجنة أن قالوا: الحمد لله، فَمُرْ مَنْ قبلك أن يحمدوا الله».

17 - وكتب عمر بن عبد العزيز إلى الحسن البصري «أعني بأصحابك». فأجابه الحسن في رسالته: «من كان من أصحابي يريد الدنيا فلا حاجة لك فيه، ومن كان منهم يريد الآخرة فلا حاجة له قبلك، ولكن عليك بذوي الأحساب، فإنهم إن لم يتقوا استحيوا، وإن لم يستحيوا تكرموا».

١٧ - كتب عامل حمص إلى عمر بن عبد العزيز، يخبره أنها احتاجت على حصن. فوقع عمر: «حصنها بالعدل والسلام».

١٨ - ووقع عمر بن عبد العزيز إلى عامله على الكوفة عندما كتب إليه يخبره أنه فعل في أمره كما فعل عمر بن الخطاب في حادثة مماثلة: ﴿ أُولَئِكَ اللَّذِينَ هَدَى الله مُ فَبَهُدَاهُمُ اقْتَدِهِ ﴾.

١٩ - ووقع يزيد بن الوليد بن عبد الملك بن مروان إلى مروان بن محمد آخر خلفاء بني أمية، وقد أُخبر يزيد أنه يتلكأ في مبايعته بالخلافة: «أراك تقدم رجلاً وتؤخر أخرى، فإذا أتاك كتابي فاعتمد على أيهم شئت».

# الباب الخامس عشر الأجوبة في العهد الأموي

#### أ- مقدمة:

نوع أدبي نثري يقوم على البلاغة والحجة وقوة الجدل وحضور البديهة والفكر والذكاء والدهاء وسعة الحيلة والاطلاع، ويقوم على المحاورة بين فرد وفرد أو جماعة وجماعة أخرى، حيث يحاول كل طرف استفزاز الآخر لنقد يحط من شأنه أو يضحك عليه الناس أو يفخر عليه بحق وغير الحق أو يدعي لنفسه ما ليس له من المزايا، وهذه الأجوبة مفحمة ومدهشة ومعجبة، وقد كثرت المحاورات في العصر الأموي نظراً للدور الذي لعبه القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة وفتح باب الاختيار في النقاش والحوار.

#### ب- نماذج من الأجوبة،

لما تكلم الناس عند معاوية في يزيد ابنه حين أخذ له البيعة سكت الأحنف بن قيس، فقال له معاوية: مالك لا تقول يا أبا بحر؟ فقال: (أخافك إن صدقت وأخاف الله إن كذبت).

كان للمغيرة بن شعبة والي الكوفة جدي يوضع على مائدته فحضره أعرابي فمديده إلى الجدي وجعل يسرع فيه، فقال له المغيرة: إنك لتأكله بحرد كأن أمه نطحتك فقال الأعرابي: إنك لمشفق عليه كأن أمه أرضعتك.

# الباب السادس عشر القصص والحكايات في العهد الأموي

#### أ- مقدمة:

شاع في هذا العصر المملوء بالحروب والمعارك والتوسع بسبب الفتوحات الكثير من القصص والحكايات المنقولة عن الواقع لتحقيق المتعة الفنية من خلال الاعتبار المؤثر في النفوس مع أخذ عين الاعتبار بأن بعضها مختلق ومبتدع من أجل السيطرة على خيال السامع والقارئ، واتخذ الكثير من وعاظ العصر الأموي القصة وسيلة مؤثرة لتحقيق أهدافهم من الوعظ، وكانت المساجد ميادينهم الرئيسية لمثل هذه القصص والمتصفح لحياة الشعوب الإسلامية في العهد الأموي يقرأ قصصاً كثيرة ومتنوعة من مثل:

قصص الجهاد والحروب والانتصارات.

قصص الوعظ والتي تقال على المنابر في المساجد من خلال الدروس.

قصص الخلفاء والولاة مع الرعية.

قصص الحب والغرام وهي كثيرة وبابها واسع ومتعدد.

قصص الحج والعمرة وما يحصل للمسافرين أثناء سفرهم إلى بيت الله الحرام لتأدية الفريضة.

القصص الديني (قصص التوراة والإنجيل والقرآن الكريم).

أخبار الملوك والأمم السابقة والمعاصرة.

أيام العرب.

الأساطر والخرافات.

قصص الحيوان.

حكايات الرحلات والمشاهدات.

# الباب السابع عشر الحاورات في العهد الأموي

#### أ- مقدمة:

وهي نوع نثري قديم يدور بين فردين أو مجموعة أفراد وتدور المحاورات عادة بين المتحاورين أفراداً وجماعات هم موضوع على شكل سؤال يوجهه أحدهم ليجيب عنه الآخر أو جدلاً بين شخصين حول مبدأ أو فكرة أو مذهب أو عقيدة يحاول كل منها أن يقنع بها الآخر، وقد يكون الحوار مفتوحاً بين الأشخاص في موضوعات شتى لإغنائها وشرحها، وقد يكون ثرثرة كلام وتتميز المحاورات.

١ - بالقصر.

٧ - والبلاغة.

# الباب الثامن عشر النقد في العصر الأموي

#### أولاً- شذرات مهمة في النقد:

#### أ- توطئة:

استطاع القرآن الكريم أن يفتح أعين العرب على العلم والثقافة والمعرفة؛ فنشط الفكر والأدب وأصبح هم الناس التزي بالعلم؛ وعندما استقر العرب في المدن والأمصار وتأثروا بالحضارات الأجنبية مادياً وعقلياً، وازدهر الشعر تبعاً للتطور الطبيعي في المناطق المختلفة من أصقاع الدولة الإسلامية كالحجاز والشام والعراق، بدأ النقاد يوازنون بين الشعراء، تارة بين شعراء المذهب الواحد، وأخرى بين شعراء البيئة الواحدة، وظهرت كلات نقدية جديدة ترجع كل شاعر إلى مذهبه، ومن عباراتهم التي تداولوها:

١ - جرير أشعر عند العامة.

٢ والفرزدق أشعر عند الخاصة، وقد كان خلفاء بني أمية يعقدون المجالس الأدبية يتحدث فيها الحاضرون عن الشعر والشعراء، ويلقي المادحون قصائدهم فتنال الاستحسان أو الإعراض والانتقاد.

#### ب- فمعاوية بن أبي سفيان:

١ - ألقى عن المادحين فضول الكلام.

٢ - وأشعر أهل الإسلام كعب بن زهير، ومعز بن أوس.

ج- واشتهر الخليفة عبد الملك بن مروان: بأحكامه النقدية.

۱ – فيروى عنه أنه قال لمادحيه: «تشبهونني مرة بالأسد ومرة بالبازي ومرة بالصقر، أما قلتم كما قال كعب الأشقرى:

ملوك ينزلون بكل ثغر إذا ما الهام يوم الروع طارا رزان في الأمور ترى عليهم من الشيخ الشائل والنجارا نجوم يهتدي بهم إذا ما أخو الظلاء في الغمرات جارا ٢ - وقد مدحه الشاعر عبد الله بن قيس الرقيات بقصيدة منها:

إن الأغرر الذي أبوه أبو العصور المنافي عليه الوقار والحجب يعتدل التاج فوق مفرقة على جبين كأنه الدهب فقال له: تمدحني لتاج كأني من العجم وتقول في مصعب بن الزبير:

إنها مصعب شهاب من الله هاب من الله وجهه الظلهاء ملكه ملك عزة ليس فيه جسبروت منه ولا كبرياء ها وفي هذه الأحكام نقد دقيق موجه يدل على ذوق عبد الملك العربي الخالص.

#### د- ومنها حكم الشعراء بعضهم على بعض

- ١ كحكم جرير على الأخطل بأنه يجيد مدح الملوك.
  - ٢- وحكم الأخطل على جرير بأنه يغرف من بحر.
    - ٣- وعلى الفرزدق بأنه ينحت من صخر.

هـ- وإذا أتينا إلى أواخر القرن الأول الهجري: نجد أن النقد قد بدأ ينمو أكثر نتيجة لعدة عوامل منها:

- ١ المجالس الأدبية التي يعقدها الخلفاء.
- ٢ والاحتكاك بين الشعراء والتنافس الأدبي بينهم.
- ٣- والمنافسات القبلية، بحيث تريد كل قبيلة أن يكون أشعر الشعراء منها.
- ٤ تأثير الفوز بالأولية في الشعر بالبحث عن أشعر شاعر الشيء الذي يفسر تعدد الأجوبة كلما طرح السؤال: من أشعر الشعراء؟
- ٥ تسارع سير النقد بخطوات سريعة نحو التطور الذي عرفته كل معالم الثقافة العربية
   ابتداء من هذا العهد.
- ٦ ظهور نقاد اختصوا في النقد وجعلوه همهم بعد أن رأينا النقد في العصر الجاهلي
   خطرات ذهن فطري متوقد يحكم على البيت أو البيتين، ويهمل تعليل الأحكام أو يورد بعض

التعليلات الجزئية، وسار في الاتجاه نفسه تقريباً في العصر الإسلامي مع بعض التطور الذي يتجلى في المفاضلة بين الشعراء، وفي غلبة طابع الاهتهام اللغوي عليه، والمعنوي أحياناً أخرى، وهذا قد أهله ليتقبل التطور الذي ينتظره.

٧- تكون نواة المذاهب والمدارس والتيارات النقدية حين بدأت حركة التدوين في مختلف ميادين الثقافة العربية على أوسع نطاق.

#### ثانياً- رؤيا النقد في الحجاز والعراق والشام:

نها النقد الأدبي في العصر الأموي وازدهر في بيئات ثلاث هي: الحجاز، والعراق، والسام، وقد تلوّن في كل بيئة بلون الحياة والظروف الاجتهاعية والسياسية التي أحاطت بكل بيئة؛ لأن الأدب انعكاس للواقع، وباختلاف ظروف كل بيئة اختلف الشعر، فأدى ذلك إلى اختلاف النقد بين هذه البيئات.

#### أ- النقد في الحجاز،

#### ١- النقد معطى أدبى:

خلال الحكم الأموي ازدادت أهمية الحجاز ومكانتها، فقد أصبح خزانة للأموال التي جمعها الأمراء وقادة الجيوش الإسلامية من خلال الفتوحات، وقد لجأ إليه بسبب ما كان عليه من ثراء واستقرار العديد من أعيان العرب وأثريائهم من مختلف الجهات، وأصبح مركزاً دينياً يدرس فيه القرآن، ويشرح فيه الحديث من قبل أهل العلم بالدين والفقه، وصار العديد من الرجال المسلمين يفدون إليه من مختلف الأقطار الإسلامية، وتحول إلى بيئة للهو والترف في آنٍ واحد بسبب تدفق الأموال من جهة، وإقصاء السياسة عنه، وظهور الجواري غير العربيات اللاتي جئن من مختلف النواحي.

وقد ازداد بمرور السنين تدفق الأموال من الشام (مركز الخلافة) على أهل الحجاز؛ لجلب ولائهم وتأييدهم، وإسكات المعارضين للخلافة، وصرف نظرهم عن المطالبة بالسلطة، نتيجة للخلاف الذي كان حول من هو أحق بالخلافة بين الأمويين وبين من شايعوا عليّاً رضى الله عنه.

وقد عكس هذا الجو وهذه الحياة الناعمة ذوقاً أدبياً جديداً أدّى إلى بروز جيل جديد متفائل مرح عكسه الشعراء في شعرهم، حيث مالوا هم كذلك إلى شعر الغزل الذي رسموا

فيه صوراً عن واقع الحياة في بيئتهم، وامتد ذلك إلى (النقد) كذلك؛ حيث انكب النقاد حول هذا اللون من الشعر؛ يحللون، ويبحثون ما فيه من مظاهر الضعف، أو القوة والجمال.

#### ٧- ومن أبرز الأسماء (الناقدة):

- أ- السيدة سُكَيْنَة بنت الحسين بن أبي طالب حفيدة الرسول على.
- ب- أبو عتيق الذي ينتمي نسبه إلى أبي بكر الصديق رضي الله عنه.

### أ- النقد عند السيدة سُكَيننة بنت الحسين بن أبي طالب حفيدة الرسول ي :

ترجمت أحكامُ السيدةِ سُكينةَ النقديةُ ذوقَ جيلِ ذلك العصرِ، وكان العديد من الشعراء يفدون إليها، ويلتقون بها في مجالسها تطالبهم بصور ومعان شعرية مغايرة لما كان عليه الحال في العصر الجاهلي، فقد راحت السيدة (سُكَيْنة) تتأمل النصوص الشعرية، وتفحص الصورة التي رسمها الشاعر للمرأة، وتحاول أحياناً أن تجري عليها بعض التعديلات؛ حتى تتلاءم مع ذوق المرأة من خلال ما كانت تبديه من ملاحظات، وقد قال عنها صاحب (الأغاني) يصفها: "إنها كانت من أجمل نساء عصرها، وكانت برزة تجالس الأجلاء من قريش، ويجتمع إليها الشعراء، وكانت ظريفة مزاحة".

وكانت سكينة تجيء في ستارة يوم الجمعة فتقوم بإزاء ابن مطيرة، وهو خالد بن عبد الملك بن الحارث بن الحكم إذا صعد المنبر، فإذا شتم علياً رضي الله عنه شتمته هي وجواريها، فكان يأمر الحرس فيضر بون جواريها" الأغاني [17/ ١٥١].

وقد كان لنسبها الكريم أثره في أحكامها النقدية التي كانت مرجعيتها ذلك الاحترام والتقدير الذي يكنه الرسول على المرأة، المستمد من روح القرآن.

#### - نماذج من النقد عند (سُكينة):

ومما ورد عنها من شواهد نقدية في هذا الموضع:

أ- حكمها على بيت جرير: عن عوانة بن الحكم قال: جاء جرير إلى باب سكينة بنت الحسين عليه السلام يستأذن عليها، فلم تأذن له وخرجت إليه جارية لها، فقالت: تقول لك سيدي: أنت القائل:

طَرَقَتْكَ صائدةُ القلوب وليس ذا حينَ الزيارةِ فارْجِعِي بسسلامِ قال: نعم، قالت: أفلا أخذت بيدها فرحبت بها وأدنيت مجلسها وقلت لها ما يقال لمثلها، أنت عفيف وفيك ضعف فخذ هذين الألفي درهم فالحق بأهلك، الأغاني [٨/ ٤٢].

فقد فرقت الناقدة بين الكلام عن الأحاسيس العاطفية وبين الأخلاق.

ب- وقد روت عنها كتب الأدب نهاذج كثيرة من نقدها الظريف، فقد سمعت (نُصَيْباً) يقول:

أَهِ يمُ بِدَعْ دٍ مَا حَيِيتُ فَ إِنْ أَمُتْ فَوَاحُزْنَا مَنْ ذَا يَرِيمُ بِهَا بَعْ دِي فَوَاحُزْنَا مَنْ ذَا يَرِيمُ بِهَا بَعْ دِي فعابت عليه صرف نظره إلى من يعيش مع (دَعْد) بعده ورأت الصواب أن يقول:

أَهِ يمُ بِدَعْ دِ مَا حَيِيتُ فَ إِنْ أَمُتْ فَ لا صَلْحَتْ دَعْ دُلِ فِي خُلَّةٍ بَعْ دِي جَهِ جَهِ مَا حَيي خُلَّةٍ بَعْ دِي جَه جَه جَه الفرزدق: عن الشعبي أن الفرزدق خرج حاجاً، فلما قضى حجه عدل إلى المدينة فدخل إلى سكينة بنت الحسين عليهما السلام، فسلم فقالت له: يا فرزدق من أشعر الناس؟ قال: أنا، قالت: كذبت أشعر منك الذي يقول:

فقال: والله لو أذنت لي لأسمعتك أحسن منه قالت: أقيموه فأُخرج، ثم عاد إليها من الغد فدخل عليها فقالت: يا فرزدق من أشعر الناس؟ قال: أنا، قالت: كذبت، صاحبك جرير أشعر منك حيث يقول:

 ينظر إليها، فقالت له سكينة: يا فرزدق من أشعر الناس؟ قال: أنا، قالت: كذبت! صاحبك أشعر منك حيث يقول:

إنَّ العيونَ التي في طَرْفِها مَرضٌ قتلْنَا ثم لم يُحْيِينَ قَتْلانا وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

فقال: والله لئن تركتني لأسمعتك أحسن منه، فأمرت بإخراجه فالتفت إليها وقال: يا بنت رسول الله إن لي عليك حقاً عظيماً قالت: وما هو قال: ضربت إليك آباط الإبل من مكة المكرمة إرادة التسليم عليك، فكان جزائي من ذلك تكذيبي وطردي وتفضيل جرير علي ومنعك إياي أن أنشدك شيئاً من شعري وبي ما قد عيل منه صبري، وهذه المنايا تغدو وتروح ولعلي لا أفارق المدينة حتى أموت، فإذا أنا مت فمري بي أن أدرج في كفني وأدفن في حر هذه، يعني الجارية التي أعجبته، فضحكت سكينة وأمرت له بالجارية، فخرج بها آخذاً بريطتها، وأمرت الجواري فدفعن في أقفيتها ونادته: يا فرزدق احتفظ بها وأحسن صحبتها فإني آثرتك بها على نفسي". الأغاني [٨/ ٤٤].

وقد امتد هذا اللون من النقد في موضوع الغزل إلى نساء أخريات.

د- فقد عاتبت (عَزَّةُ) (كُثْيِّراً) في وصفه لها بالمظاهر الشكلية غير الطبيعية، وقالت له: لم لا تقول مثل ما قال امرؤ القيس في وصفه المرأة:

أَلَمْ تَسرَنِي كُلَّهَا جِئْتُ طَارِقًا وَجَدْتُ بِهَا طِيباً وَإِنْ لَمْ تَتَطَيَّبِ هَـ وقد استرققت "عَزَّة" قول "الأحْوَص" وفضّلته على (كثير) في بعض معانيه في وصف المرأة مثل قوله:

وَمَا كُنْتُ زُوَّاراً وَلَكِن الْهَوَى إِذَا لَمْ يُنِزُرْ لاَبُدَّ أَنْ سَيَزُورَ بِهُ اللهِ بِن أبي عتيق ب- النقد عند عبد الله بن أبي عتيق

ملاً ابن أبي العتيق الحجاز نقداً ظريفاً لأكثر شعراء الغزل في عصره، وكان يعتمد في نقده على ذوق مرهف وحِس مترف، وقريحة وقّادة، وبصيرة نافذة في التمييز بين جيّد الشعر

ورديئه، صحيحه وزائفه، وإلى جانب ذلك كله كان محيطاً بثقافة عصره ومعارفه، وثيق الصلة بحياته الأدبية، علياً بتيّاراتها واتجاهاتها، أكثر من الاهتهام بعمر بن أبي ربيعة، فقد كان مصاحباً له داعاً لشعره حتى اتهمه نقاد عصره بالانحياز إليه، فمثل ظاهرة الناقد المتخصص، من أمثلة ذلك:

١ - أنه حضر ابن أبي عتيق عمر ابن أبي ربيعة وهو ينشد قوله:

ومَن كَانَ مَحزوناً بإهراق عَبرَةٍ وَهَى غَربُ هَا فَلْيأتِ النُبكِ هُ غَدا نُعِنْ هُ عَلَى الإثكارِ إِنْ كَانَ مُقصَدا نُعِنْ هُ عَلَى الإثكالِ إِنْ كَانَ مُقصَدا فعاب عليه الغلو والمبالغة وذلك منهي عنه في الشعر.

٢ - وأنشد عمر بن أبي ربيعة ابنَ أبي عتيق في أحد الأيام قائلاً:

بين المنعَتنَ الله الله المنطق الأغر ولا أن المنطق المنطق الأغر المنطق المنطق

٣- فقال له ابن أبي عتيق: أنت لم تنسب بها، وإنها نسبت بنفسك! كان ينبغي أن تقول:
 قلتُ لها فقالت لي، فوضعتُ خدّي فوطِئَت عليه، فعاب عليه أنه كان يمدح نفسه أكثر من المدوح.

٤ - ومن نهاذج من نقده لعبد الله بن قيس الرقيات، نقد قوله:

تعدت بي السهباء نحو ابن جعفر سواء عليها ليلها ونهارها وقد أخذ عليه في هذه الأبيات الغموض فيها من حيث المعنى؛ إذ إنه في قوله:

سواء عليها ليلها ونهارها، جعلها كالعمياء وليس هذا المراد، بل إن المراد هو الكناية عن شدة تعبها، وهذا المعنى ليس بظاهر في الأبيات، بل إنه ملبس كما ذكرت.

٣- وقد برز إلى جانب هؤلاء النقاد نفر من (الشعراء) مارسوا النقد إلى جانب الشعر،
 فقد سمع عمر بن أبي ربيعة (كُثيِّراً) يقول:

ألا لَيْتَنَا يِاعَزَّ كُنَّا لِنِذِي غِنِّي كِلانا بِ عَرِّ فَمَنْ يَرَنَا يِقُلُ إذا ما وَردنا مَنْهلاً صَاحَ أهلُهُ نكونُ بعرى ذي غنعً فيُصيعُنا يُطّردُنا الرُّعيانُ عَنْ كُلِّ تلْعيةٍ وددتُ وبيتِ بِ الله أنَّ لِ بكرةٌ هجانٌ وأنَّى مُصعَبٌ ثمَّ نهربُ بُ

بعيرين نرعى في الخلاء ونعزُبُ على حسنها جرباء تُعدى وأجربُ علينا في انفكُ نُرمي ونُضر تُ فلا هُوَ يرْعانا ولا نَحْن نُطْلَبُ ويمنعُ مِنَّا أَنْ نُرى فيه نَـشْرَبُ

فقال عمر: تمنيت لها ولنفسك الرّق والجرب والرمى والطرد والمسخ، فأي مكروه لم تتمن لها ولنفسك، لقد أصابها منك قول القائل: " معاداة عاقل خبر من مودة أحمق ".

٤ - وقد حدد النقاد الحجازيون مقياس الغلو والمبالغة في رسم العاطفة، ومن ثمة صار إذا ما عبر الشاعر عن عاطفته بغُلُو أو بصورة خارجة عن المألوف كانت غريبة مضحكة تشبه النو ادر.

٥ - قال عمر بن أبي ربيعة شعراً فيه غلو:

وهي غَرْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ومَــن كــانَ مَحْــزُوناً بِــإهْرَاقِ عَــبْرَةٍ نُعِنْــهُ عَــلِي الإِثْكَـال إِنَ كــانَ تَــاكلا وإنْ كان مَحزوناً وإن كان مَقصِدا

فمضى ابن أبي عتيق إلى عمر وقال له: جئناك لموعدك، قال: وأى موعد بيننا، قال: قولك: " فليأتِنَا نَبْكِهِ غَدَا "، وقد جئناك والله لا نبرح أو تبكى إن كنت صادقاً أو ننصرف على أنك غير صادق، ثم مضى وتركه.

٢- النقد في العراق:

- دوافع الشعر:

كان الشعر في العراق يشبه إلى حـد كبير الـشعر الجاهلي في مـضمونه وأسلوبه، بـسبب العصبية القبلية التي عادت إلى الظهور، وكانت أغلب موضوعات الشعر في العراق في:

أ- الافتخار.

ب- والاعتزاز.

ج- وهجاء الخصوم بالهجاء المر المقذع.

د- النقائض الشعرية التي حمل لواءها: الفرزدق وجرير والأخطل في سوق الشعر (سوق المربد)، يفد إليه الناس من كل جهة، ويجتمع فيه الشعراء ينشدون الأشعار من مفاخرة بالأنساب وتعاظم بالكرم والشجاعة وإبراز ما لقوم كل شاعر من فضائل وأيام.

#### - وقائع النقائض:

لقد كان لكل شاعر حلقة ينشد فيها شعره ويحمّس أنصاره في جو مملوء بالهرج والنقاش حتى قيل: إن والي البصرة ضج بها أحدثه هؤلاء الشعراء من صخب واضطراب في أوساط الناس فأمر بهدم منازلهم.

وقد احتفظ العديد من الكتب النقدية القديمة بصور ونهاذج من هذه الحركة الشعرية والنقدية، وما كان يجري بين جرير والفرزدق والأخطل حيث يقوم الشاعر بنظم قصيدة في هجاء خصمه والافتخار بذاته وبقومه على وزن خاص وقافية خاصة، فيقوم الآخر بنقضها بنظم قصيدة مماثلة ويحوّلها إلى هجاء مضاد على نفس الوزن والقافية، وقد تشكلت في هذا الإطار ثلاثة معسكرات، كل واحد تعصب لشاعر وفضله على خصمه والتمس محاسن شعره فيشيعها، ويبحث عن معايب الآخر فيشهّر بها.

وقيل: إن الأخطل تحالف مع الفرزدق ضد جرير لكن جريراً أفحمها، وقيل: إن كذا وأربعين شاعراً تحالفوا ضده فأسكتهم لقدراته ومهارته في هذا الفن.

وقد كانت هذه الخصومات سبباً في غلبة هذا الاتجاه على الشعر والنقد في العراق حتى عُـدًّ الشاعر غير السائر على طريقة هؤلاء في المدح والهجاء شاعراً متخلفاً ضعيفاً.

قال ذو الرمة مرة للفرزدق: ما لي لا ألحق بكم معشر الفحول؟ فقال له: لتجافيك في المدح والهجاء واقتصارك على الرسوم والديار، أي أنه ما زال ينظم على منوال القدماء ولم يساير الظروف.

#### - نقد جديد (محكمة الشعر):

حين نفتش عن النقد في هذه البيئة نجد نقداً آخر يتلاءم مع طبيعتها وما كان فيها من شعر، حيث اتجه النقاد هناك إلى الموازنة بين الشعراء، وأي الثلاثة أشعر؟ وسموا هذا:

- ١ قضاء.
- ٢ وسموا الذي يحكم قاضياً.
- ٣- وسموا الحكم والحاكم أي الناقد "حكومة ".

وقال جرير في الأخطل لما فضل الفرزدق عليه:

ف دعوا الحكومة لستم من أهلها إن الحكومة في بنسي شيبان غير أن هذا النوع من النقد لم يكن الوحيد في العراق؛ لأن هناك بعض الشعراء من قال شعراً خارج شعر النقائض، ولذلك راح بعض النقاد يُعنى بمميزات شعر الشاعر، وما تفرد به عن غيره، والبحث عن مواطن ضعفه وقوته وموازنته بغيره وإصدار الحكم عليه.

#### أ- نماذج نقدية في غير النقائض:

١ - حكم الفرزدق على النابغة الجَعْدِيّ بأنه صاحب (خُلْقَان) والبيت يساوي عنده آلاف الدراهم والبيت لا يساوى إلا درهماً.

٢ - حكم الفرزدق على ذي الرمة بجودة شعره لولا وقوفه عند البكاء على الدِّمَن.

مرَّ الفرزدق بذي الرمة، وهو ينشد شعره، فلما فرغ قال: كيف ترى شعري؟ قال: أنت شاعر، قال: فلم فُضِّل عليَّ غيري؟ قال: لأنك كثير البكاء على الدمن، وكثير الوصف لأبوال الإبل وذكر الديار البلاقع، فإذا صرت إلى الهجاء والمدح أكديت.

٣- سُئل جرير عن ذي الرمة، فقال: بعر ظباء يفوح، ونقط عروس، أراد به بعر ظباء،
 يعني أول ما تأخذ بعر الظباء تفوح منه رائحة المسك، ثم يرجع إلى حالته، يعني شعر ذي
 الرمة أول ما يطرق السمع توجد له حلاوة، ثم لا.

كان أبو عمرو بن العلاء يقول: ختم الشعر بذي الرمة.

٤ - كذا حكم جرير على الأخطل بأنه: "يجيد مدح الملوك، ويصيب صفة الخمر".

٥- وموازنة الأخطل بين جرير والفرزدق بأن جريراً يغرف من بحر، والفرزدق ينحت من صخر، اجتمع الفرزدق وجرير والأخطل عند بشر بن مروان، وكان بشر يغري بين الشعراء فقال للأخطل: احكم بين الفرزدق وجرير فقال: اعفني أيها الأمير، قال: احكم بينها

فاستعفاه بجهده فأبى إلا أن يقول فقال: هذا حكم مشؤوم، ثم قال: الفرزدق ينحت من صخر وجرير يغرف من بحر، فلم يرض بذلك جرير وكان سبب الهجاء بينها. (الأغاني // ٣٢٧).

٦ - وإلى جانب نقد الموازنة في شعر النقائض، وكذا النقد الذي يُعنى بإبراز ما تفرد به بعض الشعراء في شعرهم عن غيرهم، فهناك نقد يُعنى بالمعاني الجزئية في شعر الشاعر دون موازنته بغيره، فقد نقد الحجاج الفرزدق حين مدحه في قوله:

من يأمن الحجاج والطير تتقى عقوبته إلا ضعيف العزائم فقال الحجاج: الطير تتقي كل شيء حتى الثوب والصبي. وفضّل عليه قول جرير فيه نفس المعنى:

فمُ رُّ وأماعه لُه فوثِيت ق

من يأمن الحجاج أما عقابه يُسِرُّ لك الشحناءَ كلُّ منافقٍ

(الجليس الصالح والأنيس الناصح ١٥٣).

ب- السرقات الشعرية في هذا العصر:

وقد ظهر هذا الضرب من النقد الأدبي انطلاقاً من نظرة الإسلام لمفهوم السرقة حيث عدّها انحرافاً اجتماعياً، وقد حرم السرقة بجميع أشكالها.

وذهب بعض الشعراء ينسبون لقبائلهم شعر شعراء قبائل أخرى، وأحياناً ينسبون لأنفسهم البعض من جيد الشعر الجاهلي حتى يظهروا بمظهر الفحول فيعلو مقامهم ويذيع صيتهم.

وللفرزدق تهم عديدة، فقد كثرت مصادرته لشعر غيره. كما تذكر بعض الروايات تُهمَ الأصمعي له بأن تسعة أعشار شعره سرقة، قلت للأصمعي: كيف شعر الفرزدق؟ قال: تسعة أعشار شعره سرقة، قال: وأما جرير فله ثلاثون قصيدة ما علمته سرق شيئاً قط إلا نصف بيت، وكان كذلك يستعين بأشعار "تَغْلب" في خصومته مع الفرزدق، وتارة يستعين بشعرائها في نظم قصائده، واتهم "كُثيّر عَزّة" بالسرقة من شعر "بجيل بُثينة"

حين يتغزّل بعَزّة، وقد كان لأخبار سرقة الشعر صدى واسع في أوساط الشعراء ولدى العامة أيضاً.

#### ج- حركة الخوارج الشعرية:

وهي حركة أدبية ونقدية متأثرة بالإسلام وبتعاليمه، التي كان لها شعر قوى رائع ابتعدت فيه عن المدح والهجاء، بل كان شعراؤها يهدفون إلى:

- ١ إرضاء عواطفهم بالاستهانة بالموت في سبيل الله.
  - ٧- والحث على الشجاعة.
  - ٣- وإنكار شهوات النفس.
  - ٤ وتسخرها لإرضاء الله.

مستخلصين ذلك من قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهُ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالهُمْ بِأَنَّ لُحُمُ الْجُنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ ﴿ [سورة التوبة: ١١١] ولهم في هذا شعر يفيض بقوة إيانهم وشدة شجاعتهم، وقد امتدت نزعتهم هذه إلى نقدهم، حيث راحوا يهوّنون من شعر الشعراء الذين يتكسبون ويتمسحون بالأمراء ليمدحوهم بها ليس فيهم حتى ينالوا المال والمكانة.

#### د- الشاعر الحق عند الخوارج:

- ١ من صَدَق في قولِه.
- ٢ واتقى الله في شعره.
- ٣- وزن الشعر بميزان ديني أخلاقي.

أما غيرهم فيزنونه بميزان فني بحث، غير أن دور الخوارج في الحقل الأدبي ضعف بضعفهم سياسياً، ومن أشعار الخوارج:

- قول قطريّ بن الفجاءة:

أق ولُ له إذا جاشتُ حياء من الأبط الويك ك لن تُراعِي فإنَّ كِ لو طلب تِ حياة يوم على الأجلِ الذي لكِ لَن تُطاعي ف صبراً في مجال الموتِ صبرا في المنافي مجال الموتِ صبرا ويم المنافي والمنافي المنافي المنافي

بفُرقة الحقِّ والبغضاء والهَربِ قَدْعُ الكلام وخلطُ الجِدّ باللَّعبِ مالِي سوى فَرسي والرُّمح من نَشبِ قلْ للمحلِّينَ قد قرَّتْ عيونكمُ كنَّا أُناساً على دِينِ ففرَّقنا إنِّ لأهسونُكم في الأرضِ مُسضطرباً

#### ٣- النقد في الشام:

- أ- سبب نشاط الشعر والنقد في الشام:
- ١ إن أكبر مظهر للأدب في الشام هو المديح.
- ٢- ولذلك اختلفت الحركة النقدية في الشام على ما كانت عليه في الحجاز والعراق.
- ٣- فقد عاشت الحركة النقدية هناك في بلاط الخلفاء الأمويين، وفي قصور ولاتهم في
   مختلف الأقاليم والأمصار.
- ٤ وسبب ذلك هو أن دمشق كانت عاصمة الخلافة الأموية يفد الشعراء إلى خلفائها من
   كل الجهات.
- ٥ وكان بنو أمية عرباً أقحاحاً فصحاء يتذوقون الشعر ويعجبون به ويطربون لسماعه
   ويكافئون الشعراء عليه.
- ٦ وكانت قصورهم شبه منتديات للشعر ومراكز للمناقشات "أي النقد" في مختلف القضايا الأدبية، كما كانت مركزاً للسلطة والسياسة أيضاً.
- ٧- وما يناسب القصور هو المديح لذلك لُوِّن الشعرُ هناك بهذا اللون، ولُـوِّن النقـدُ بلونـه أيضاً، أي نقد شعر المديح.

٨- وقد شجع خلفاء بني أمية الشعراء على مدحهم والرد على خصومهم من شيعة وزبيريين ومنحوهم مقابل ذلك جوائز مالية معتبرة.

٩ - ومن أبرز هؤلاء الشعراء: كُثَيِّر عَزَّة، والأخطَلُ بالخصوص الذي قضى حياته يمدحهم ويعلي من شأنهم ويهجو من ناوأهم.

١٠ وقد ارتبط النقد في الشام بطبيعة هذا الشعر، فقد تبع الإكثار من شعر المديح الإكثار من نقد المديح.

1 ١ - وكان من أشهر نهاذج نقد شعر المديح للخليفة عبد الملك بن مروان؛ لأنه كان يملك ذوقاً أدبياً رفيعاً مكنه من الفهم العميق لمحتوى الشعر وصياغته وتوجيه السعراء وإرشادهم وتصحيح بعض أخطائهم وصورهم الشعرية.

١٢ - وقد تميزت الحركة النقدية في بيئة الشام بميزتين، أي بنوعين من النقد؛ هما:

أ- النقد الرسمي.

ب- النقد الفني.

أما النقد الرسمي: فهو ذلك الذي يمثل وجه الخلاف في الرؤيا بين الشاعر وبين الخليفة الممدوح رجل السلطة في رسم (صورته الشخصية)؛ لأن رجل السلطة يرى نفسه شخصية متميزة غير عادية، ومن ثم كان على الشاعر أن يأخذ ذلك بعين الاعتبار.

وأما النقد الضني: فيُعنى بنقد (الصورة الشعرية) وهو مقياس نقدي قديم في النقد العربي.

١٣ - وقد أولى النقاد النقد الفني اهتهاماً بالغاً وفق خصوصية كل بيئة وطبيعة شعرها.

1 ٤ - وكان لولاة آل مروان في الأمصار كذلك مستوى راق من الذوق الأدبي، وإحساس مرهف بالصورة الشعرية الجميلة، وما كان يجري في بلاطهم كذلك أشبه به كان يجري في مديح في بلاط الخلفاء في دمشق عاصمة الخلافة، وكانت أحكامهم على مستوى جيد من الدقة في فهمهم للشعر وحكمهم عليه.

#### ب- شواهد نقدية تطبيقية من النقد الرسمي:

١ - مدح ابن قيس الرقيات عبد الملك بن مروان بقصيدة جاء فيها:

إن الأغرر الذي أبوه أبو العاص عليه الوقدار والحجب يعتدل التاج فروق مفرقه علي جبين كأنه النه النه النه النه النه فقال له الخليفة: يا ابن قيس تمدحني بالتاج كأني من العجم!، وتمدح "مُصْعَباً" كأنه شهب من الله، وذكّر الشاعر بها قال في مدح مصعب بن الزبير، ورأى ذلك أجمل مما قال فيه في قوله:

إنه تجلّ تعن وجهه الظللاء من الله تجلّ تعن وجهه الظللاء ملكه ملك عِن وجهه الظللاء مكله ملك عِن وجهه الظللاء من الله عبد الملك بن مروان:

هـــذا ابــن عمــي في دمــشق خليفــة لـــو شـــئت ســـاقهم إليّ قطينــا فعلق عبد الملك على معنى البيت قائلاً: يقول لي ابن عمي، ثم يقول لو شئت ساقهم إليّ، أما لو قال: لو شاء ساقهم لأصابَ، فقد جعلني شرطياً له!

٣- وقال ذو الرمة يمدح الوالي بلالاً بن أبي بردة:

رأيت الناس ينتجعون غيثا فقلت لصَيْدَح انتجعي بالالا فقال الوالي، وقد لاحظ خللاً في معنى البيت: "أعلفْهَا قثاً ونَوَّى "، موحياً إلى قلة فطنة الشاعر وضعف خبرته بفن المديح.

٤ - وكثيراً ما لفت عبد الملك بن مروان انتباه الشعراء إلى حسن رسم الصورة الشعرية بها يناسب مقامه وإبراز الفضائل الخلقية والدينية التي تثير إعجاب الرعية، والدالة على التقوى والعدل والفضيلة؛ ليكون أهلاً للخلافة عند رعيته. وكان تقدير عبد الملك بن مروان للمقام وإحساسه بجودة المعنى وجمال الصورة دقيقاً ينم عن قوة وعمق تذوقه للشعر.

فقد أنشده راعى الإبل مرة:

أخليفة الرحن إنا مَعْشر خُنفاء نسبجُد بكرةً وأصيلا

عـــرب نـــرى لله في أموالـــنا حــق الزكـاة منــزلا فقال له: ليس هذا بشعر إنها هو شرح إسلام وقراءة آية، ويعنى بذلك أن مثل هـذا الـشعر قيم في مضمونه، لكنه جاف فقير من الناحية الفنية، وبالتالي ليس بالشعر الجيد الذي ينبغي أن يكون كذلك في المبنى والمعنى.

#### ثانياً- عوامل ازدهار النقد في العصر الأموي:

#### ١- تشجيع الخلفاء والأمراء:

فتح الخلفاء والأمراء أبوابهم للشعراء، فوفدوا من كل فج، فاشتد تنافس الشعراء، وحرص كل منهم على أن يتخير معانيه وألفاظه، وذلك بسبب الجوائز التي كان يرصدها الأمراء، فإنه يمثل حركة أدبية نشطة شجع عليها خلفاء بني أمية، الذين كانوا من ذوى الحس اللغوي الصافي والذوق الأدبى والنقد، ولا ريب أن النقد قد دفع الشعراء إلى تصفية شعرهم مما يشوبه.

#### ٧- الصراع السياسي:

وما خلفه من أحزاب: نشأ عن الصراع السياسي عدة أحزاب، الحزب الأموي الحاكم، والحزب الزبيري المناهض للحكم الشيعة، ثم حزب الخوارج الثائر على دعوى الوراثة القرشية للخلافة، فإن هذه الأحزاب على اختلاف مذاهبها كانت باعثاً قوياً من بواعث الأدب وقوة الشعر، وقد ساير النقد هذه النهضة الأدبية، ولمع في سمائها، وأخذ ألواناً تختلف في اتجاهاتها مع اختلاف الحياة في أرجاء الدولة.

#### ٣- مجالس النقد:

اهتم خلفاء بني أمية بالشعر والشعراء اهتهاماً كبيراً، لاعتهادهم عليهم في الدعوى لهم، فكان للشعراء جانب مذكور في تلك المجالس، ينقدون شعرهم، وكان بين بعض الشعراء تود وتعاطف، فقد جمعتهم صلة الشعر، وألف بينهم ما كان فيهم من اختلاف المنزع والاتجاه، ولم تعصف بهم ريح التنافس، فإن هذه المجالس تناولت الأدب ونقده، مما يدل على شيوع الذوق الأدبي الرفيع، وعلى نضج العقل العربي واتساعه، وبصره بالقواعد والأصول التي يقوم عليها فن الأدب، فإن مجالس النقد كانت عاملاً قوياً من العوامل التي دفعت النقد إلى الأمام، وخلفت تراثاً نقدياً ضخماً.

#### ٤- تعدد مراكز الشعر وأسواقه:

عمل على تجويد الشعراء، كما عمل على نمو روح النقد عندهم، حيث كان النقاد والشعراء يوازنون بين غرض شعري وآخر في شيء من الفهم والعمق والوعي، فقد كانت تلك الأسواق بمثابة منتدياتهم الأدبية التي يعلنون فيها عن براعتهم ورقى أذواقهم.

ومن هذه المراكز سوق المربد في البصرة وسوق الكناسة في الكوفة، فقد تحولا إلى ما يشبه مسرحين كبيرين يغدو عليهما شعراء البلدتين، ومن يفد عليهما من البادية لينشدوا الناس خير ما صاغوه من أشعارهم.

٥- الجدل السياسي ممثلاً بالنقائض: فن جديد من الشعر، استلزمه الجدل السياسي والقبلي والاجتماعي والأدبي، ونبغ فيه كثير من الشعراء كجرير والفرزدق والأخطل، وقد ظهر أثر النقائض في ازدهار الحركة النقدية واضحاً في أن كل شاعر منهم التف حوله فريق من أنصاره المعجبين بشعره، يحاولون أن يظهروا للناس محاسنه وأسباب تفوقه.

7- نشأة علوم العربية: وضعت في هذا العصر نواة علوم العربية، كعلمي اللغة والنحو، وقد هيّأ الله لهذه اللغة العلياء المخلصين، الذين ضبطوا شاردها، ووضعوا لها الضوابط التي تضمن لها العصمة من الخطأ والضياع من أمثال يحيى بن يعمر، وعبد الله بن إسحاق الحضرمي، فقد أثر هذا النشاط العلمي في مجالي اللغة والنحو على الأدب والشعر والنقد، وكان هؤلاء العلماء ينظرون في أعال الأدباء والشعراء، ويتعقبونهم، ويبرزون ما فيها من أسباب الحسن والجودة أو القبح والرداءة.

#### ثالثاً- المدارس النقدية في العصر الأموي واتجاهاتها:

#### تمهيد:

كان للنقد الأدبي دوره الرائد في النهضة الفكرية واللغوية والأدبية، وقد اتخذ أشكالاً تتواءم مع كل بيئة من بيئاته وطائفة من طوائفه، كها ظهرت المدارس الأدبية في أنحاء متفرقة من الجزيرة العربية وأطرافها.

#### ١- المدرسة الحجازية:

وهي مدرسة الغزل، وكان النقد فيها مطبوعاً بطابع الذوق الفني والرقة، والروح الإنسانية، وقد اشتهر نقد أصحاب هذه المدرسة بنقد الذواقين تارة وبنقد الشعراء تارة أخرى، ومن أشهر النقاد الذواقين في هذه المدرسة، ابن أبي عتيق، وسكينة بنت الحسين.

#### ٢- المدرسة الشامية:

وهي مدرسة المدح، وحوله قامت حركة نقدية في قصور الخلفاء وأنديتهم، ويعتمد على الذوق الفطري المصقول بطول النظر في الشعر، واستيعابه نهاذجه، وتمثل طرائق العرب في التعبير والتصوير.

فالنقد غالباً ما اتجه إلى تقييم الحركة الشعرية على ضوء اقترابها وابتعادها عن القيم الفنية الموروثة، وكان الخلفاء أنفسهم هم عمد هذه المدرسة، وكان عبد الملك بن مروان على رأس خلفاء بنى أمية في مجال النقد.

#### ٣- المدرسة العراقية:

الشعر في هذه المدرسة يشابه الشعر الجاهلي في موضوعه وفحولته وأسلوبه، فالفخر بالأصول والعصبيات والصراع بين الشعراء خلف لنا شعر النقائض.

إن بيئة العراق بيئة علمية ثقافية امتزجت فيها الأصول العربية والأصول الأجنبية، ولذلك تأثرت هذه المدرسة بالمنهج العلمي الذي اعتمد فيه نقادها غالباً على قواعد النحو وأصول اللغة، يقيسون الأدب بمقاييسه.

# الباب التاسع عشر الحكمة العربية والإسلامية

# الباب التاسع عشر الفصل الأول ((العتزلة))

#### تمهيد،

اطلع العرب على حضارات غيرهم، ومنحهم ذلك أسلوباً عقلياً في الجدل والحوار في كثير من الأمور والمسائل الدينية، ونتيجة لهذه الأسباب والمؤثرات الداخلية والخارجية ظهرت في مسائل (علم الكلام) تيارات رئيسية أهمها:

المعتزلة.

الأشاعرة.

#### أولاً- نشأة المعتزلة؛

ترجع نشأة المعتزلة إلى شخصية ((واصل البصري))، الذي كان تلميذاً ((للحسن البصري))، فقد كان الشيخ البصري يجلس في حلقة مع تلاميذه حين دخل عليهم رجل يسأله عن رأيه في الحكم على مرتكب الكبيرة، حيث قال عنه بعضهم: إنه كافر، وتساهل بعضهم الآخر فقال: إنه ما زال مؤمناً على الرغم من ارتكابه الكبيرة، وحين أجاب الشيخ (الحسن البصري) بأنه يؤيد من يقول بحكم الكافر على مرتكب الكبيرة، اعترض ((واصل بن عطاء)) قائلاً: إنَّ مرتكب الكبيرة لا هو مؤمن ولا هو كافر، وإنها يكون في منزلة بين المنزلتين، وقد يُسمى فاسقاً أو مسلهاً عاصياً، ثم غادر الحلقة فأشار الشيخ إليه قائلاً: ((لقد اعتزَلنا واصل)).

وقد قام من أيَّد (واصل) من الحاصرين وتبعه، وبقي من لم يؤيد هذا القول ومن هنا سُمّي ((واصل)) ومؤيدوه جماعة المعتزلة.

ولبعض الباحثين رأي آخر وهو أن المعتزلة ليس مأخوذاً عن فكرة الانفصال عن مذهب أهل السنة والجهاعة، وبالتالي لم يكن من وضع أهل السنة، بقصد الذم أو السخرية من المعتزلة

بوصفهم خارجين على مذهب الجاعة الإسلامية، ومنشقين عنها، وإنها اختار المعتزلة الأولون هذا الاسم من قوله تعالى: ﴿وَإِذِ اعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا الله ۖ فَأُووا إِلَى الْكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُمْ مِنْ رَجْمَتِهِ وَيُهَيِّعُ لَكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ مِرفَقاً ﴾ [سورة الكهف: ١٦].

وهو قول أهل الكهف عن قومهم الكافرين، وقول المعتزلة عن باقي المسلمين الذين لم يأخذوا برأيهم.

ومها يكن من نشأة المعتزلة: فقد كانت هذه بداية ظهور هذه الفرقة الكلامية الكبرى التي كان لها الأثر الفعّال في التطور الفكري والعلمي اللاحق عند العرب والمسلمين.

#### ثانياً- مبادئ المعتزلة؛

التوحيد: مبادئ عامة تتلخص فيها يلى:

#### ١- التوحيد:

أجمع أهل المعتزلة على وحدانية الله تعالى طبقاً لما جاء به الشرع، كما ورد في الآية الكريمة: ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴾ [سورة الإخلاص: ١] وغيرها كثير، إلا أنهم استخدموا التأويل العقلي في صفاته حيث رفضوا الجسمية، أي أن الله تعالى منزه عن أن يكون جسماً مادياً متحدداً في مكان، وصفاته هي ذاته أي ليس هناك تعدد أو انفصال بين الذات والصفات، فهو يُمثل الخير المطلق والعلم المطلق، والقدرة المطلقة، وبالموازنة مع (أهل السنة والجماعة) يتفقون مع المعتزلة بالقول بوحدانية الله تعالى، وبأنه واحد لا شريك له، إلا أنهم يختلفون معهم في صفات الله سبحانه وتعالى، فحيث أنهم يعتمدون على ظاهر ما ورد في القرآن الكريم من ذكر الصفات المجسمة – مثل اليد والعرش – فإنهم يقولون: إنه ما دام القرآن الكريم قد ذكر هذه الصفات فإنها حقيقية، إلا أنها تختلف عها نعرفه نحن البشر.

أما المعتزلة فإنهم يعتمدون على التأويل العقلي، ولذلك تراهم ينفون (التجسيم) أي أن يكون له سبحانه وتعالى يد وعين كما للبشر، هذا من جهة، كما ينفون أن يكون لصفاته تعالى استقلال عن ذاته من جهة أخرى، ولهم (المعتزلة) فيها تفسير خاص، ومدلول مختلف، فالله تعالى عالم بعلم هو (هو) وقادر بقدرة هي ((هو))، فالعلم ليس على هذا الأساس صفة لله، والقدرة نفى العجز عن ذات الله تعالى، والحياة نفى الموت عن ذات الله

تعالى، فلا شيء إذاً غير الذات، وإنها تختلف الصفات باختلاف إدراكاتنا نحن لمعاني ذاته المنزهة؛ لأن صفات الله تعالى كها يقولون إذا كانت قديمة، فقد شاركت (الذات) في القِدَم، فأصبحت آلهة أخرى.

#### ٢- العدل:

توصل المعتزلة من خلال العقل إلى أن الله تعالى عادلٌ عدلاً مطلقاً، ينتفي عنه الظلم، وعدالة الله تعالى تظهر في عقاب الإنسان على الإساءة وإثابته على الإحسان، وحيث أن الله تعالى منح العبد العقل والحرية والإرادة، فعليه يكون جواز التكليف، وهذا ما نجده في القرآن الكريم: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِهَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ [سورة المدثر: ٣٨]، ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ [سورة فصلت: ٤٦]، ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرهُ، وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرهُ ﴾ [سورة الزلزلة: ٧-٨].

#### ٣- الوعد والوعيد:

امتد رأي المعتزلة من العدالة الإلهية إلى وعده ووعيده، وفسروه بأن الله تعالى يَعدُ بالثواب، ويتوعد بالعقاب، والله سبحانه وتعالى عادل وصادق في وعده ووعيده؛ لأنه ألزم نفسه به، وعلى هذا تكون قضية الوعد والوعيد نتيجة منطقية لرأي المعتزلة في العدل، أما باقي المسلمين فيعتقدون أن وعد الله تعالى يحققه كما وعد، أما وعيده فقد يتخلف؛ لأن الله لطيف بعباده فيعفو عنهم.

#### ٤- المنزلة بين المنزلتين،

وهذا أصل من أصول المعتزلة كان السبب في انفصال ((واصل بن عطاء)) عن أستاذه ((الحسن البصري)) كما رأينا، وذلك أنه حكم على المسلم الذي يرتكب (الكبيرة) دون الشرك بأنه لا مؤمن ولا كافر، بل فاسق، وجعل الفسق منزلة مستقلة عن منزلتي الكفر والإيمان، تقع بينهما، فيكون الفاسق دون المؤمن وخير من الكافر.

وهكذا فالمعاصي في نظرهم نوعان: صغيرة وهي التي لم يأت الشرع فيها بالوعيد وكبيرة، وهي ما أتى بها الوعيد، والكبيرة نوعان:

أحدهما: يُخِلّ بأصل من أصول الدين كالشرك واعتقاد وقوع الظلم من الله تعالى، ومرتكب هذا النوع كافر، والثاني: لا يُخِل بأصل من أصول الدين، كقتل النفس التي حَرَّم الله تعالى قتلها إلا بالحق، والزنى، وشهادة الزور وغيرها، ومرتكب هذا النوع ليس بمؤمن لارتكابه ما ينهى عنه الدين، ولا بكافر؛ لأنه ينطق بالشهادة، بل هو بفاسق.

#### ٥- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

ليس هذا الأصل من العقائد، بل هو تكليف، والبحث فيه من اختصاص الفقه، وقد ورد في القرآن الكريم آيات متعددة بهذا المعنى منها: ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الحُيْرِ وَيَا أُمُرُونِ بِالمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ ﴾ [سورة آل عمران: ١٠٤]، ﴿يَا بُنِيَّ أَقِمِ الصَّلَاةَ وَأُمْرُ بِالمُعْرُوفِ وَانْهُ عَنِ المُنْكَرِ ﴾ [سورة لقيان: ١٧] فتناول المعتزلة هذه القضية وجعلوها واجبة على كل مؤمن، وبعضهم قال: إن الإمام هو المسؤول عن عملية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بأي شكل يضمن معه الأمان والاستقرار للأمة، وجعلوا للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر شرائط يوجب بوجودها، ويسقط بزوالها، منها مثلاً أن يعلم من يقوم بذلك أن المأمور به معروف، وأن المنهي عنه مُنكر؛ لأنه لو لم يعلم ذلك لا يأمن أن يأمر بالمنكر وينهى عن المعروف وهو يعتقد غير ذلك، وغلبة الظن في هذا الموضوع لا تقوم مقام العلم، ومنها أن يعلم أن قيامه بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يؤدي إلى مضرة أعظم منه، فإنه لو علم، أو غلبَ في ظنه أن نهيه عن شرب الخمر يؤدي إلى قتل جماعة من المسلمين أو إحراق محله لم يجب، وبها أنه لا يجب فهو لا يَحسُن فعله ... إلى قتل جماعة من المسلمين أو إحراق محله لم يجب، وبها أنه لا

هذا ما يميز المعتزلة على وجه العموم، وإذا كانت مبادئهم المذكورة آنفاً مثار جدل، وسبب خلاف بينهم وبين غيرهم رافقه مبالغات فرضتها ظروف تاريخية، سياسية، واجتماعية واقتصادية.

وما يهمنا من قراءة تراث المعتزلة هو الإلحاح على ما خلفوه من أثر بعيد في الفكر العربي، وهو دفاعهم عن (دور العقل وحرية الإنسان)، لقد بلغ التحرر الفكري في أمور العقيدة مبلغاً عظياً، أصبحنا اليوم نتمنى أن نقترب من بَلْهَ أن نصل إليه.

#### ثالثاً: ((التأويل عند المعتزلة))

#### أ- الاتجاه العقلي في التأويل عند المعتزلة:

إن الاتجاه العقلي في التأويل عند المعتزلة قد مرَّ بمرحلتين كان لهم الأثر في تطوير التفكير الفلسفي في أمور الدين:

#### ١- المرحلة الأولى:

وقد تأثر المعتزلة فيها بدراسات أسلافهم من المسلمين من أهل (العدل والتوحيد)الذين اشتهروا بالنظر العقلي لأمور الدين قبل أن يتأثروا بالفلسفات الأجنبية التي كانت لم تترجم بعد إلى العربية.

#### ٧- المرحلة الثانية:

وجاءت بعد حركة الترجمة التي قام بها العرب لعلوم وفلسفات الحضارات الأخرى والتي اطلعوا عليها بعد الفتوحات العربية.

والحقيقة أنَّ أهمية العقل لدى المعتزلة تظهر بوضوح في موقفهم في كثير من المسائل التي دار حولها جدل كثير، فحين يعرض المعتزلة للأدلة ومصادر التشريع وترتيبها يختلفون اختلافاً جذرياً عن غيرهم في تعداد تلك الأدلة وترتيبها، فبينها هي ثلاثة عند غيرهم مثلاً: (الأشاعرة): الكتاب والسنة والإجماع، نجدها أربعة عند المعتزلة، فهم يضيفون العقل والتأويل العقلي إليها، وقد ترتب على هذا الإعلاء من شأن العقل أن تميز المعتزلة عن غيرهم في الموقف من العلاقة بين (العقل) و(النقل) فبينها يكون الشيء حسناً وقبيحاً؛ لأن هناك نصاً يقول لنا:

إنه كذلك حسب قول السلَف، نجد المعتزلة يعتمدون على العقل، ويثقون في حكمه بالتحسين والتقبيح، فالحُسْن والقُبْح عندهم ذاتيان، لذا فهم يجعلون إدراكهما وظيفة من وظائف العقل، فأوجبوا عرض النصوص على العقل، فهو الحكم الذي يُميز صحيحها من منحولها (القبيح في العقل، هو القبيح في الشرع، والحسن في العقل هو الحسن في الشرع).

ومن الطبيعي أن تجعل المعتزلة العقل، هو قوام أمور الدنيا أيضاً، وإذا تعارض العقل مع الشرع، أولَ الشرع بها يتفق مع العقل، وأن يكون هو الأساس في كل ما يتعلق به الشرع والمسألة عندهم هي أنَّ لكل فضيلة أساً، ولكل أدب ينبوعاً.

وأس الفضائل وينبوع الآداب هو العقل الذي جعله الله تعالى للدين أصلاً، وللدنيا عهاداً، فأوجب التكليف بكهاله (أي العقل) وجعل الدنيا مدّبّرة بأحكامه.

#### ب- موقف المعتزلة من الإسلام:

حين أعطت المعتزلة العقل هذه المكانة - لم يهملوا النقل والمأثورات - ولكنهم جعلوا العقل، وكذلك ما تُعرَض عليه تلك المأثورات كي يفصل في صحتها.

وقد أكدوا توازن موقفهم حين نبهوا إلى أنَّ العقل حجة الله تعالى ودليله لدى الإنسان، وكذلك الكتاب، ومن المحال أن يتناقض دليلان لخالق واحد؛ لأن الغاية منها معاً هداية الإنسان.

ومن هنا اعتُبرَ المعتزلة ممثلي الحرية والنزعة العقلية في الإسلام، بل غالى بعض الباحثين حتى اعتبرهم أحرار الفكر في الإسلام، وقد استطاعوا بمنطق العقل الذي اصطنعوه، وبالثقافة التي تهيأت لهم، وبالبيان الخلاّب الذي دان لأقلامهم وألسنتهم أن يُبلوا في الدفاع عن الإسلام أحسن بلاء، فحاربوا أعداءه ممن كانوا مزودين بثقافات فلسفية لا يقوى على دحضها إلا من استطاع التصدي لمقاومتها بنفس سلاحها، وبهذا تهيأ لرجال الاعتزال أن يفلسفوا العقيدة، وأن يُسهبوا في الحديث عن الإنسان وإرادته الحرة وعقله، ونحو ذلك معتمدين في كل هذا على البرهان العقلي دون أن يغفلوا عن الاستشهاد بالدليل النقلي (القرآن والسنة).

وما يستطيع الباحث أن ينسى جهود (النظام) المتوفَّى سنة (٢٣١هـ) و (أبي الهُذيل العلاف) المتوفَّى (٢٣٥هـ) و (الجاحظ) المتوفَّى (٥٥١هـ) وغيرهم من أساطين الاعتزال، ممن دافعوا عن العقيدة، وأبلوا في دفع الشُّبَه عنها أحسن بلاء.

#### ج- أهمية المعتزلة في تاريخ الفكر العربي الإسلامي:

وعلى هذا النحو تظهر أهمية المعتزلة في تاريخ الفكر العربي الإسلامي، بوصفها فرقة (كلامية) كان لها دور فعّال لما أضْفَتْه على الحضارة العربية من الإبداع الفكري، والتأويل العقلى، والدفاع عن حرية الإنسان.

#### د- واصل بن عطاء مؤسس مذهب المعتزلة:

#### مقدمة:

يعتبر واصل بن عطاء الشخصية الأولى التي نسب إليها مذهب الاعتزال، يحيط بشخصيته قدر كبير من الغموض، ابتداء من هذا الولاء المنسوب لبني ضبة، أو لبني مخزوم، وانتهاء بالخلاف حول اعتزاله؛ والأهم من هذا ظروف النشأة، وتلقي العلم، والغموض في هذا الجانب يظهر من خلال صلاته الفكرية المتعددة أيضاً:

- ١ فهو مرة يظهر من منتابي مجلس الحسن البصري.
  - ٢ ومرة يظهر في مجالس الثنوية والمجوس.
- ٣- ومرة يبدو مختلفاً إلى مجموعة من اليهود، الذين اندسوا بين المسلمين في البصرة.

أولاً - مولده وشخصيته: يجمع المؤرخون على أنه ولد في المدينة المنورة حرسها الله تعالى سنة (٨٠هـ)، وتوفي سنة (١٣١هـ)، وقد ذكر أن له جملة من التصانيف، ولم يصلنا شيء منها؛ مثل:

- ١ أصناف المرجئة.
  - ٢ وكتاب التوبة.
- ٣- وكتاب المنزلة بين المنزلتين.
- ٤ وكتاب خطبته التي أخرج منها الراء.
  - ٥ وكتاب خطب التوحيد والعدل.

وكنيته أبو حذيفة الغزال، مولى ابن مخزوم، وقيل: مولى ابن ضبة، وبالرغم من أنه كان مولى، فقد ولد حراً، مع أن المصادر ساكتة تماماً عن أبويه، فلا تذكر عنها شيئاً، غير أننا نلحظ أنه لم يذكر عنه أنه كان عبداً، بل إن المصادر تذكر أنه كان غَزَّالاً، أما لقبه الغزال، فيلاحظ أن المعتزلة ينتسبون إلى بعض الصناعات غالباً؛ كالغَزّال، والعلاف، والنظام، والفوطي، والإسكافي، وقد حاول المبرد (ت٥٨٥هـ) أن يأتي لهذا اللقب بالتخريج الآتي؛ فقال: "ولم

يكن غزالاً، ولكنه كان يلقب بذلك؛ لأنه كان يلزم الغزالين، ليعرف المتعففات من النساء، فيجعل صدقته لهن".

ومعظم مفكري المعتزلة كانوا ذوي مهن؛ فلهاذا تنفى مهنة الغزال عن واصل وحده، وهناك ستة عشر معتزلياً كانوا من أصحاب الحرف، أو من طبقة أصحاب الحرف، أو من طبقة التجار الصغار، كعمرو بن عبيد (ت٤٤ هه)، كان أبوه نساجاً، وواصل بن عطاء (ت١٣١ه)، ويلقب بالغزال، والعلاف أبو الهذيل (ت٢٣٥ه)، وكان يلقب بالعلاف؛ لأن داره بالبصرة كانت في العلافين، والنظام "مات في خلافة المعتصم"، كان ينظم الخرز في سوق البصرة؛ لأجل ذلك قيل له النظام، وبشر بن المعتمر (ت٢١٠ه)، كان نحاساً في سوق الرقيق، وهشام بن عمرو الفوطي، هذه النسبة إلى الفوطة، وهي نوع من الثياب، والجاحظ (ت٥٥٠ه)، كان وراقاً، وأبو يعقوب يوسف الشحام، وهذه النسبة إلى بيع الشحم، وأبو عيسى الوراق، كان وراقاً، وجعفر بن مبشر القصبي (ت٢٤٢ه)، كان خياطاً، القصب، وأبو جعفر الإسكافي (ت٢٤٠ه)، كان خياطاً، وأبو الحسين الخياط، كان خياطاً، وأبو مسلم النقاش، كان نقاشاً.

فإذا كانت غالبية متكلمي المعتزلة يحترفون هذه المهن، فلهاذا ينفي عن واصل أنه كان غزالاً؟ مع أن الذي يفهم من شعر بشار بن برد في واصل أنه كان غزالاً بالفعل؛ حيث يقول:

ما لي منيت بغزال له عنق كنقنتِ السدو إن ولَّى وإن مشلا وقد هجاه الشاعر إسحاق بن سويد العدوي (ت ١٣١ هـ)؛ فقال:

برئت من الخوارج لست منهم من الغزال منهم وابن باب وقال معدان الشميطي يهجو الخوارج، والمعتزلة، وغيرهم:

لا حروراء لا النواصب تنجو لا ولا صحب واصل الغزالي وكان مادحوه يذكرونه باسمه فقط، كأسباط بن واصل الشيباني؛ حيث قال:

وأشهد أن الله سهاك واصلا وأنك محمود النقيبة والشيم وأنان بشار قد مدحه قبل أن يختلف معه، ولم يذكر لقب الغزالي؛ فقال:

أبا حذيفة قد أوتيت معجبة في خطبة بدهت من غير تقدير ومن هنا، فإن لقب الغزال قد يكون موافقاً لحرفته التي يعمل بها، ولا عيب في ذلك، ولكن الذي تعاب به المعتزلة — حقاً — أن هذه الظاهرة تبين عدم انتظام علياء المعتزلة في حلقات العلم، ولا يعدون من رواة الحديث، وعندما أطلقوا العنان لعقولهم؛ لتخوض في العقيدة كيا تشاء، برزت الانحرافات العقدية، التي انشغل علياء الأمة بالردِّ عليها، وتصحيحها، فلعل مثل هؤلاء الحرفيين كانوا يخوضون في مسائل الدين على هواهم، وهذا ما حدث — فعلاً — والله أعلم.

#### ثانياً- صفاته الخلقية:

١ - فقد كان طويل العنق جداً؛ بحيث كان يعاب به، وقد عابه لطول عنقه صاحبه عمرو
 بن عبيد، وقال: "أنى هذا، وله عنق لا يأتى معها بخير".

Y - كان ألثغ في الراء، شديد اللثغة بها؛ حيث يقول المبرد: "وكان واصل بن عطاء أحد الأعاجيب؛ وذلك أنه كان ألثغ، قبيح اللثغة في الراء، فكان يخلص كلامه من الراء"؛ ويقول الجاحظ عن هذه اللثغة: ولما علم واصل أنه ألثغ، فاحش اللثغ، وأن مخرج ذلك منه شنيع، وأنه إذا كان داعية مقالة، ورئيس نحلة، وأنه يريد الاحتجاج على أرباب النحل، وزعاء الملل... رام أبو حذيفة إسقاط الراء من كلامه، وإخراجها من حروف منطقه".

٣- روي عنه جرأة على كتاب الله تعالى بسبب لثغته؛ حيث يذكر الإمام الذهبي: "أنه كان يمتحن بأشياء في الراء، ويتحيل لها حتى قيل له: اقرأ أول سورة براءة، فقال على البديهة: (عهد من الله ونبيه إلى الذين عاهدتهم من الفاسقين فسيحوا في البسيطة هلالين وهلالين)، وكان يجيز القراءة بالمعنى، وهذه جرأة على كتاب الله العزيز".

٤ - وقال البغدادي: "وأما لثغه في الراء فمن مثالبه؛ لأنها تمنع من كونه مؤذناً، وإماماً للقارئين؛ لعجزه؛ لقوله: أشهد أن محمداً رسول الله، وأن يقول: الله أكبر، وكان لا يصح منه قراءة آية فيها الراء.

٥- ذهب إلى البصرة ولازم مجالس الحسن البصري، فبدأ يطرح إشكالاته الفكرية.

#### ثالثاً- تلمذة واصل بن عطاء على الحسن البصري:

١ - أما تلمذة واصل على الإمام الحسن البصري رحمه الله تعالى (ت ١١٠هـ)، فهي ثابتة بلا شك، ولا يعرف متى قدم واصل إلى البصرة، فإن أقام في المدينة إلى سنة (١٠٠هـ).

٢ جالس الحسن البصري مدة خمس سنوات، وقد بقي أربع سنوات منها صامتاً، لا يتكلم، فسألوا الحسن البصري عن ذلك، فقال: "إما أن يكون أجهل الناس، أو أعلم الناس"، "وكانوا يظنون به الخرس من طول صمته".

٣- فقد ذكر أبو الفرج الأصفهاني (ت٣٥هـ): "أنه كان بالبصرة ستة من أصحاب الكلام: عمرو بن عبيد، وواصل بن عطاء، وبشار الأعمى (ت١٦٨هـ)، وصالح بن عبد القدوس، وعبد الكريم بن أبي العوجاء، ورجل من الأزد، قال أبو أهمد جرير بن حازم (ت٠١٨هـ): فكانوا يجتمعون في منزل الأزدي، ويختصمون عنده، فأما عمرو، وواصل، فصارا إلى الاعتزال، وأما عبد الكريم، وصالح، فصححا التوبة، وأما بشار، فبقي متحيراً غلطاً، وأما الأزدي، فهال إلى قول السمنية؛ وهو مذهب من مذاهب الهند، وبقي ظاهره على ما كان عليه، قال: فكان عبد الكريم يفسد الأحداث، فقال له عمرو بن عبيد: قد بلغني أنك تغلو بالحدث من أحداثنا فتفسده، فتدخله في دينك، فإن خرجت من مصرنا، وإلا قمت فيك مقاماً آتي فيه على نفسك، فلحق بالكوفة، فدل عليه محمد بن سليان (ت١٧٣هـ)، فقتله، وصلبه فيها".

٤ – وإذا كان المصدر الذي ذكر ذلك غير ثقة، إلا أنه صدق بقوله عن واصل، وعمرو بن عبيد، وأما الشخصيات الباقية، هي شخصيات منحرفة أيضاً، فبشار بن برد الشاعر كان يميل إلى دين المجوس، ويفضل النار على التراب، ويصوب رأي إبليس في امتناعه عن السجود لآدم عليه السلام، ورمي بالزندقة عند المهدي الخليفة العباسي؛ فأمر به، فضرب سبعين سوطاً، فهات من ذلك، وكان ذلك سنة (١٦٨هـ).

وأما صالح بن عبد القدوس، فهو شاعر زنديق، قتله المهدي على زندقته؛ حيث أبلغ عنه أنه عرض بأبيات لرسول الله على فقتله لأجل ذلك.

وأما عبد الكريم بن أبي العوجاء، فيقول عنه الإمام الذهبي: "خال معن بن زائدة (ت ١٥٢هـ)، الزنديق، قال ابن عدي: لما أخذ لتضرب عنقه، قال: لقد وضعت فيكم أربعة آلاف حديث، أحرم فيها الحلال، وأحلل الحرام، قتله محمد بن سليان الأمير بالبصرة".

أما الرجل الأزدي، فلا يدرى من هو؛ لعدم التصريح باسمه، وهذه الشخصيات التي كانت تجتمع مع واصل بن عطاء، وعمرو بن عبيد، لابد أنها أثرت في فكره، ومعتقده، إضافة إلى جماعة من اليهود الذين أظهروا الإسلام اندسوا بين المسلمين بالبصرة، وقد تعرَّف إليهم واصل بن عطاء، وجعل يتردّد عليهم، ومن قولهم:

- ١ إن الخبر من الله، والشر من أفعال البشر.
- ٢ وإن القرآن مخلوق محدث، ليس بقديم.
  - ٣- وإن الله تعالى غير مرئى يوم القيامة.
- ٤ وإن المؤمن إذا ارتكب الذنب، فشرب الخمر يكون في منزلة بين المنزلتين، لا مؤمناً،
   ولا كافراً.
- ٥ وإن إعجاز القرآن في الصرف عنه، لا أنه معجز؛ أي أن الله لو لم يـصرف العـرب عـن
   معارضة القرآن، لأتوا بما يعارضه.

7 – والحسن البصري رحمه الله تعالى لم يكن راضياً عن عمرو بن عبيد، قرين واصل؛ لمعتقده الضال في القدر، ولا يعلم حقيقة إذا كان مسمّى الاعتزال قد ظهر في حياة الحسن البصري، بعد حادثة ترك الحلقة المشهورة، والمنسوبة لواصل تارة، ولعمرو بن عبيد تارة أخرى، ولم تكن حلقة الحسن البصري، ولا مجالس الثنوية، والمجوس، هي المصادر الفكرية الوحيدة لواصل بن عطاء.

٧- هناك من يرى أن هناك علاقة بين واصل، والجهم بن صفوان (٣٨٠ هـ)، وهذا غير مستبعد؛ وذلك لأن الرجلين عاشا في عصر واحد، وكانت وفاتها متقاربة أيضاً؛ حيث يقول ابن المرتضى: "إن بعض السمنية قالوا لجهم بن صفوان: هل يخرج المعروف عن المشاعر الخمسة؟ قال: لا، قالوا: فحدثنا عن معبودك: هل عرفته بأيها؟ قال: لا، قالوا: فهو إذاً

مجهول، فسكت، وكتب إلى واصل، فأجاب، وقال: كان يشترط وجه سادس وهو الدليل، فنقول: لا يخرج عن المشاعر أو الدليل، فاسألهم: هل يفرقون بين الحي والميت، والعاقل والمجنون، فلابد من نعم، وهذا عرف بالدليل، فلما أجابهم جهم بذلك، قالوا: ليس هذا من كلامك، فأخبرهم، فخرجوا إلى واصل، وكلموه، وأجابوه إلى الإسلام".

ولا ندري مدى صحة هذا الخبر، ولكن لعل ابن المرتضى يهدف إلى رفع قيمة واصل؛ إذ المشهور أن السمنية الذين تحيَّر الجهم بسببهم، ولم يدر من يعبد لمدة أربعين يوماً، وقدحوا الفتنة في قلبه العليل، ثم ذهبوا، هذه الفتنة التي نالت الجهم في عقيدته، وكانت سبباً في انحرافه، يخشى أن تكون قد تمكنت أيضاً من قلب واصل بن عطاء، فهل كان للسمنية دور في انحراف معتقد واصل في الصفات، والذي تطور، فيها بعد، على يد المعتزلة عموماً، فهؤلاء السمنية، على هذا الاعتبار، نعتبرهم أحد المؤثرات التي أثرت في فكر واصل بن عطاء، كا أسهمت في انحراف الجهم، وحيرته.

## الفهرس

| 11.       | مقدمة المجلد الخامس                                                            |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳        | الباب الأول: الحياة العامة في العهد الأموي                                     |
| 10        | الباب الأول: الفصل الأول: الحياة السياسية في العهد الأموي                      |
| 49        | الباب الأول: الفصل الثاني: الحضارة العربية في العصر الأموي                     |
| ٤١        | الباب الأول: الفصل الثالث: الحضارة العربية في العصر الأموي في المجال السياسي   |
| ٤٤.       | الباب الأول: الفصل الرابع: الحضارة العربية في العصر الأموي في المجال الإداري   |
|           | الباب الأول" الفصل الخامس: الحضارة العربية في العصر الأموي في المجال           |
| ٤٩.       | العسكريا                                                                       |
| ٥٢.       | الباب الأول: الفصل السادس: الحضارة العربية في العصر الأموي في المجال الفكري    |
| 00        | الباب الأول: الفصل السابع: الحضارة العربية في العصر الأموي في المجال الفني     |
| ٥٨.       | الباب الأول: الفصل الثامن: الحضارة العربية في العصر الأموي في المجال الاقتصادي |
| ٦١.       | الباب الثاني: العصبية القبلية في العصر الأموي                                  |
| ٦٣.       | الباب الثاني: الفصل الأول: عوامل عودة العصبية القبلية في العصر الأموي          |
| 70        | الباب الثاني: الفصل الثاني: مظاهر العصبية القبلية في العصر الأموي              |
| ٦٧.       | الباب الثاني: الفصل الثالث: أثر العصبية القبلية في الشعر الأموي                |
| ٦٩.       | الباب الثاني: الفصل الرابع: الرثاء القبلي في العصر الأموي                      |
| ٧١.       | الباب الثاني: الفصل الخامس: الفخر القبلي في العصر الأموي                       |
| <b>Vo</b> | الباب الثاني: الفصل السادس: الهجاء القبلي في العصر الأموي                      |
| ٧٨        | الباب الثاني: الفصل السابع: المناقضات القبلية في العصر الأموي                  |
| ٨٠        | الباب الثاني: الفصل الثامن: مواقف الشعراء من العصبيات والأحزاب السياسية        |
| ۸۳        | الباب الثاني: الفصل التاسع: رعاية الشاعر لمصالح القبيلة في العصر الأموي        |
| ٨٥        | الباب الثاني: الفصل العاشر: المديح المتصل بالعصبيات القبلية                    |

| ۸٧    | الباب الثالث: الشعر في العصر الأموي                                       |
|-------|---------------------------------------------------------------------------|
| ۸٩    | الباب الثالث: الفصل الأول: حاضنة الشعر في العصر الأموي                    |
| ١     | الباب الثالث: الفصل الثاني: سهات الشعر في العصر الأموي                    |
| 1 • ٢ | الباب الثالث: الفصل الثالث: أغراض الشعر في العصر الأموي                   |
| ١٣٤   | الباب الثالث: الفصل الرابع: التحولات التي طرأت على الشعر في العصر الأموي  |
| ۱۳۷   | الباب الرابع: رموز الشعر في العصر الأموي                                  |
| 740   | الباب الخامس: الرجز في العصر الأموي                                       |
| 7 £ 1 | الباب السادس: رموز الشعراء الرجاز                                         |
| 409   | الباب السابع: نصوص مختارة من الشعر في عصر بني أمية                        |
| 444   | الباب الثامن: دراسات أدبية تطبيقية                                        |
| 499   | الباب الثامن: الفصل الأول: رؤية في نص الشاعر حق وواجب لابن محكان:         |
| ۲۰۲   | الباب الثامن: الفصل الثاني: قراءة في نص ميسون بنت بحدل الحنين إلى البادية |
| ۳.0   | الباب التاسع: النثر في عصر بني أمية                                       |
| ۳۰۷   | الباب التاسع: الفصل الأول: الكتابة والكتاب والأدب في العصر الأموي         |
| ۳۱۳   | الباب التاسع: الفصل الثاني: تنوع الفنون النثرية                           |
| ٣١٥   | الباب العاشر: الخطابة في العصر الأموي                                     |
| ٣1٧   | الباب العاشر: الفصل الأول: أنواع الخطابة وخصائصها في العصر الأموي         |
| ۲۲۳   | الباب العاشر: الفصل الثاني: نماذج من الخطابة الدينية في العصر الأموي      |
| ٣٢٩   | الباب العاشر: الفصل الثالث: أبرز أعلام الخطابة في العصر والأموي           |
| ٣٣٧   | الباب الحادي عشر: المناظرة في العصر الأموي                                |
| ٣٣٩   | الباب الحادي عشر: الفصل الأول: المناظرة عند الأمويين                      |
| ٣٤.   | الباب الحادي عشر: الفصل الثاني: نماذج من مناظرات العصر الأموي             |
|       | الباب الثاني عشر: الرسائل في العهد الأموي                                 |
| 404   | الباب الثاني عشر: الفصل الأُول: رؤيا في رسائل العصر الأموي                |

| 400 | الباب الثاني عشر: الفصل الثاني: الرسائل الشخصية والخاصة في العصر الأموي |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|
| 409 | الباب الثاني عشر: الفصل الثالث: الخصائص الفنية للرسائل في العصر الأموي  |
| ٣٦٣ | الباب الثاني عشر: الفصل الرابع: أسس أساليب الرسائل في العصر الأموي      |
| ٤٢٣ | الباب الثاني عشر: الفصل الخامس: المذاهب الفنية في رسائل العصر الأموي    |
| 470 | الباب الثاني عشر: الفصل السادس: قضايا كتاب الرسائل في العصر الأموي      |
| 417 | الباب الثاني عشر: الفصل السابع: الرسائل الأدبية في العصر الأموي         |
| ٣٧١ | الباب الثاني عشر: الفصل الثامن: الموضوعات الشخصية الخاصة                |
| ٣٧٣ | الباب الثاني عشر: الفصل التاسع: نهاذج من الرسائل في هذا العصر           |
| 495 | الباب الثالث عشر: الموعظة التقوية في العصر الأموي                       |
| 490 | الباب الرابع عشر: التوقيعات في العصر الأموي                             |
| ۳۹۸ | الباب الخامس عشر: الأجوبة في العهد الأموي                               |
| 499 | الباب السادس عشر: القصص والحكايات في العهد الأموي                       |
| ٤٠٠ | الباب السابع عشر: المحاورات في العهد الأموي                             |
| ٤٠١ | الباب الثامن عشر: النقد في العصر الأموي                                 |
| ٤٢١ | الباب التاسع عشر: الحكمة العربية والإسلامية                             |
| ٤٢٣ | الباب التاسع عشر: الفصل الأول: ((المعتزلة))                             |